

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

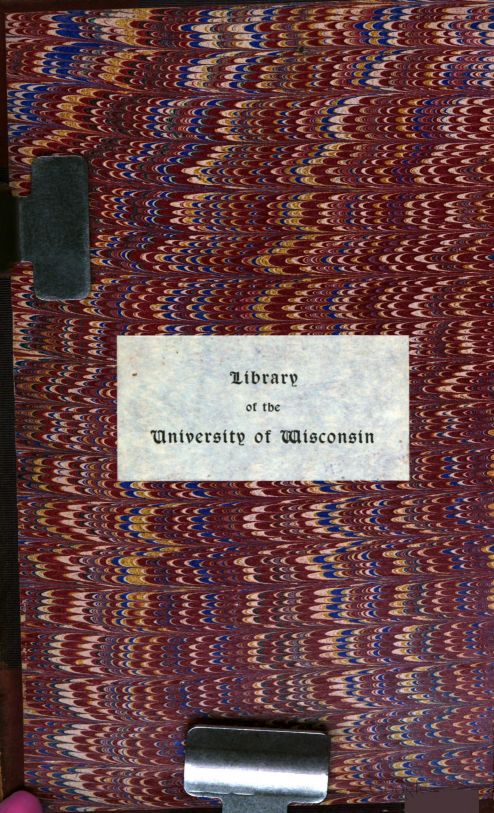
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







while

Marie Whitehead

Digitized by Google

# Georg Wilhelm Friedrich Hegel's Vorlesungen

über bie

# Geschichte der Philosophie.

Serausgegeben

von

Dr. Carl Ludwig Michelet.

Μεταχειριζομένη πόλις φιλοσοφίαν οὐ διολείται.

Plato.

Erfter Theil.

3weite verbefferte Auflage.

Mit Konigl. Burtembergischem, Grofherzogl. Heffischem und ber freien Stadt Frankfurt Privilegium gegen ben Nachbrud und Nachbrud's-Berkauf.

Berlin, 1840.

Berlag von Dunder und humblot.

### Georg Wilhelm Friedrich Segel's

# Werke.

### Vollständige Ausgabe

burch

einen Verein von Freunden bes Verewigten:

D. Bh. Marheinete, D. J. Schulze, D. Eb. Gans, D. Ep. v. henning, D. h. hotho, D. E. Michelet, D. F. Förfter.

Τάληθές άελ πλεῖστον Ισχύει λόγου. Sophocles.

Dreizehnter Band.

3meite Auflage.

Mit Königl. Burte bergischem, Großherzogl. Hessischem und ber freien Stadt Frankfurt Brivilegium gegen ben Nachbruck und Nachbrucks-Berkauf.

Berlin, 1840.

Berlag von Dunder und humblot.

H36

# Vorrede des Herausgebers zur ersten Ausgabe.

Was dieses Orts der Herausgeber allein zu sagen hat, ist, daß er Rechenschaft ablege von dem Verfahren, welches er beim Redigiren dieser Hegelschen Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie befolgt hat.

Hegel hat über diese Wissenschaft in Allem neunmal Vorlesungen auf den verschiedenen Universitäten gehalten, an denen er wirkte: das erste Mal während des Winzters 1805—1806 in Sena; die zwei solgenden Male zu Heidelberg in den Winterhalbjahren 1816—1817 und 1817—1818; die übrigen sechs Male auf hiesiger Universität im Sommer 1819, in den Wintersemestern 1820—1821, 1823—1824, 1825—1826, 1827—1828 und 1829—1830. Er hatte eben seine Wintervorlessungen (darunter die Geschichte der Philosophie zum zehnten Male) am 10. November 1831 angefangen, und bereits über die Geschichte der Philosophie in zwei Stunden mit dem größesten Flusse der Rede Vorträge gehalten, als der Tod ihn plöslich abries.

Bon diesen verschiedenen Sahrgangen besiten wir nur das Jenaische Heft in Quart von seiner eigenen Sand ausgeführt, und fast durchgangig von ihm stylisirt; er magte damals noch nichts dem freien mundlichen Bortrage zu überlassen. Hieran schließt sich ein kurzerer Abriß der Geschichte der Philosophie ebenfalls in Quart, in Beidelberg abgefaßt und zur weitern Entwickelung beim Bortrage bestimmt; er enthält in kerniger, forgfältig ausgearbeiteter Rede mit wenigen Worten die Hauptmomente, auf die es bei jedem Philosophen ankommt. Me Bufape, bie er bei ben spätern Widerholungen machte, find theils am Rande des Jenaischen Softes oder des Abriffes ent= weder ausgeführt oder angedeutet, theils auf einer Menge von einzelnen eingelegten Blättern verzeichnet, welche, felten stylifirt, meift nur ffizzenhaft ben auf bas Papier hingeworfenen Gebanken enthalten. Diese Blätter find von unschätbarem Werthe, weil sie bie hochst reichen Bufate aller Vorlesungen späterer Sahre durch feine eigene Handschrift documentiren; man sieht flets deutlich, was ber freie Bortrag, wie er in ben nachgeschriebenen Beften fich vorfindet, aus diesen Skizzen gemacht hat, und wo und wie nothigenfalls jener oder vielmehr fein nachgeschriebenes Abbild burch biefe rectificirt werben mußte.

Was nun diese Hefte selft betrifft, so habe ich als Duellen, aus denen Stücke in vorliegende Redaction der Hegelschen Geschichte der Philosophie übergegangen sind, vorzugsweise herauszuheben: 1) ein Heft aus dem Jahrsgange 1829-1830 von Herrn Dr. J. F. C. Kampe; 2) das Heft, welches Herr Hauptmann von Grießheim im Winter 1825-1826 nachgeschrieben hat; 3) mein Heft vom Wintersemester 1823-1824, in welchem ich

viese Worlesungen Hegels hörte. In Heidelberg nachs geschriebene Hefte habe ich nicht zu Gesichte bekommen, und in Iena nachgeschriebene werden wohl vollständig durch das eigene Heft Hegels ersett. Was den Werth dieses letztern aber noch mehr erhöht, ist, daß er in den spätern Berliner Vorlesungen, wie aus ihnen zu ersehen ist, je mehr und mehr auf dieses Heft zurückstommt, und wörtlicher daraus vorgetragen, als es in der Mittelzeit oft der Fall gewesen; aus Katheder aber hat er es, wie jenen Abriß, gewiß immer mitgenommen.

Die Quellen der Ginleitung ins Besondere find, außer ben nachgeschriebenen Beften, ein am besten beschaffener Theil der Hegelschen Manuscripte theils in Quart, theils in Folio, fast ausschließlich zu Berlin, und das Uebrige boch wenigstens in Beibelberg, verfaßt. Die Einleitung zum Senaischen Heft ist später von ihm selbst nie ge= braucht worden, und war in der That für den Beraus= geber bis auf einzelne Stellen unbrauchbar: insofern namlich Rlarheit, Gediegenheit und Ueberzeugungekraft in ben spätern Einleitungen (biefe arbeitete er bei allen feinen Borlesungen immer am meisten um) vorzugsweise hervor-Ungefähr ein Drittel diefer Einleitung, fo wie trat. bie Untrittsrebe ift geschriebenes, nicht bloß gesprochenes Wort, und auch für den Rest, wie für die Einleitung in die Griechische Philosophie, sind die Hegelschen Stizzen, fo ausgeführt, daß hin und wieder nur wenige Pinfelftriche hinzuzufügen blieben. Mehrere Blätter, nament= lich mas zwischen der Antrittsrede und der Einleitung fteht, und bann bie vier erften Seiten ber Ginleitung felbft, scheinen schon von ihm selbst gar nicht für den mund= lichen Bortrag, sondern sogleich für den Druck bestimmt

worden zu seyn; wenigstens tritt der Charakter von Bor= lesungen darin ganz zurück.

Der aus nachgeschriebenen Heften entnommenen Darftellung der Drientalischen Philosophie dient zur nähern Bewährung eine reiche Sammlung von Collectaneen und Excerpten aus Englischen und Französischen Werken über den Orient überhaupt, von denen er die betreffenden, mit kurzen Randnotizen versehen, auf das Katheder genommen, um frei aus ihnen vorzutragen, theils unmittelbar mündlich sie übersehend, theils einstreuend seine Vemerskungen und Urtheile.

In diesen Quellen habe ich somit ein dreifaches Material für diese Redaction vor mir gehabt: 1) reiflich burchdachte, vollständig niedergeschriebene, oft schwere Derioden, in gewohnter gediegener Begelscher Redeweise; 2) rein allein im Augenblicke auf dem Katheder durch die Gewalt des Vortrags, der Form und dem Inhalte nach, producirte Gedanken, oft das Genialste und Tieffinnigste, -von denen sich unter den Stizzen nicht felten auch nicht einmal eine Spur wiederfindet, deren - Authenticität also, außer dem Nachschreibenden, nur der innere Gehalt, die beste Autorität, verburgt; 3) mas die Mitte zwischen Beibem halt, - ber in ber Stigze niedergelegte Stoff bes Gedankens, beffen Formgebung dem mundlichen Vortrage übertaffen geblieben. Sier ift bann bie Form nur felten schwierig, nicht selten fogar schön. Ueberhaupt überraschen biese Vorlesungen nicht felten durch die Reinheit der Form der man die Sicherheit ansieht, mit welcher der Gedanke schon vorher klar vor der Seele des Vortragenden da= gestanden: zweifelsohne, weil er keiner Borlesung ein so langes Studium widmete, das sich ununterbrochen burch

bie ganze Laufbahn seiner akademischen Thätigkeit hindurch zog; wie er denn in und an ihr, die Gedanken zener edlen Geisterreihe noch einmal durchdenkend, seinen eigenen Standpunkt mag errungen haben, und mit ihr daher den besten Aufschluß zum Verständniß seiner ganzen Phislosophie geliefert hat.

Diese drei Elemente dieser Borlesungen, wenigstens das erste von den beiden letten, wird der Leser wohl leicht unterscheiden können. Es ist diese Berschiedenheit der Diction freilich ein Uebelstand, aber ein unvermeid= licher; ich hatte weder ben Willen, wegen ber vorhin er= wähnten Beschaffenheit der Form, noch überhaupt ein Recht, durch durchgangiges Umschmelzen der Phrase, das gesprochene Wort dem geschriebenen näher zu bringen. Ja. selbst im geschriebenen Worte für sich zeigen sich bedeutende Unterschiede der Färbung. Denn indem davon aus allen Epochen der philosophischen Bildung hegels vor= handen ift: so findet fich (aus dem Jenaischen Seft) feine von mir anderwärts 1 charafterifirte erste Terminologie, wie sie theils fur sich, theils im Uebergange zur Termi= nologie der Phanomenologie begriffen ift, neben die reifere Terminologie ber spätern Jahre gestellt. Nur das mußte ich, beim gesprochenen Worte, mir erlauben, von der Un= kundigung des Bereins, "eine Wortfaffung zu mablen, wie sie dem Sinn und Geift des Verstorbenen am ent= sprechendsten ware," in benjenigen einzelnen Fällen Ge= brauch zu machen, wo schleppende Wiederholungen oder ganz lofe Sape burch Busammenziehungen oder leife Um= gestaltungen von Phrasen, sen es besselben Befts ober aus verschiedenen Semestern, ohne Aufopferung des ur=

¹ Einleitung in Hegels philosophische Abhandlungen (S. XLVI—L).

fprünglichen Ausbrucks vermieden werden konnten. Anßersbem habe ich kleine Mängel des Styls, sonst bekannte Anosmalien und Anakoluthien der Hegelschen Schreibart, mit Absicht nicht verwischt. Denn wer weiß nicht, wie die kleinsten Partikeln, an einen ungewöhnlichen Ort gesetzt, oft die seinsten Nüancen des Sinns geben? Und wenn einem alten Schriftsteller nicht sahrlässiger Weise seine anomalen Eigenthümlichkeiten fortgestrichen werden dürssen, so verdient doch wohl Hegel wenigstens eine gleiche Achtung.

Bei der Busammenfegung obenerwähnter Elemente aus sammtlichen Heften bin ich nun nicht so verfahren, daß ich entweder die eine oder die andere dieser Borle= fungen unbedingt jum Grunde gelegt, und etwa aus den übrigen bas in jener nicht Enthaltene gehörigen Orts eingeschaltet hatte. Denn aus ber forgfältigsten Bergleichung berfelben ergab sich, - abgesehen bavon baß bie verschiedenen Vorlesungen Vieles enthielten, was nur in Einer ober einigen vorkommt, - bag auch bei bem, was fie alle ober boch mehrere gemeinschaftlich haben, nicht nur bie Stellung einzelner Materien häufig eine verschiebene, sondern sogar die Auffassungsweife manchmal (was bann mit ber veranderten Stellung allerdings zufammen= bangt) eine andere und neue war. Es blieb mir also, wenn Nebeneinanderstellung, um der Bermeidung der Bieberholung willen, nicht möglich war, nur die Wahl zwi= schen den verschiedenen Darstellungsweisen übrig. habe ich bald ber einen, bald ber andern Borlefung den Borzug gegeben; sonst aber, wenn es ohne Wiederholung anging, aus mehrern zugleich aufgenommen. Die Aufgabe für den Herausgeber bestand hier überhaupt in der Runft

des Ineinanderschiebens und zwar nicht nur größerer Stude verschiedener Borlefungen, sondern auch, wo es nothig war, einzelner Sate. Bu biefem Problem war mir aber ber Leitfaben ber, bag nur folde Stude und nur so zusammengehängt werden durften, die ohne gewalt= same Aenderung neben einander stehen konnen: so zu= gleich, daß dem Lefer die außerliche Zusammenftellung nicht bemerkbar werbe, sondern es im Gegentheil scheine, als ob das Gange, wie mit Einem Guffe, aus bem Geifte bes Berfaffers hervorgegangen sen. Der Gine Schlüssel, ber mir aber babei fast immer burchgeholfen, ift, neben der innern Verwandtschaft der Gedanken überhaupt, ins Besondere beren abstractere oder concretere Haltung, minbere oder größere Entwickelung gewesen. Denn die veränderten Darstellungen derselben Materie in verschiedenen Vorlefungen wiesen sich häufig nur als Entwickelungen, Erweiterungen, nahere Begrundungen aus. Ein foldes Stud habe ich dann unbedenklich, ohne Furcht in Bieberholungen zu fallen, auf bas entsprechende Stud einer andern Vorlefung folgen laffen, das eben burch jenes erläutert wurde. Und hierhei abstrahirte ich mir die allgemeine Bemerkung, daß fehr oft bie frühere Borlefung, namentlich das Jenaische Heft, ohnehin der Abrif, ben abstracten einfachen Begriff ber Sache hinftellt, mahrend die spätere Borlefung beffen Entwickelung enthalt. So hat nicht felten die Aufeinanderfolge der Stude bei einer und derfelben Materie eine dronologische senn kön= nen, auf das Jenaische Heft folgt dann eine oder mehrere andere Borlefungen als Erganzung; und in diefem Ginne kann ich bas Jenaische heft allerdings' bie Grundlage, aber auch nur bie Grundlage, oder, fo zu fagen,

das Knochengeruft nennen, um welches sich das saftigere Fleisch späterer Gedankenfulle anzuseten hatte.

Auf diese Weise sind die hier erscheinenden Borlefungen mit keinem einzelnen Sahrgang identisch, und doch
der entsprechendste, allseitigste Ausdruck des Hegelschen
Geistes. Und da er keine so oft, wenn nicht vorgetragen, doch überarbeitet und vermehrt hat (wovon die Randnoten und eingelegten Blätter den unzweideutigsten Beweis ablegen): so dürfte sie, wie sie vielleicht die reisste
ist, zugleich den größten Umfang haben. Auch hielt er
sie immer in fünf wöchentlichen Stunden, und mußte gegen das Ende deren Zahl, mehr als in seinen andern
Borlesungen, erhöhen, wie unter Anderem aus seinen eigenen handschriftlichen Bemerkungen am Schlusse seines
Heftes hervorgeht.

Die Citate unter dem Texte sind von Begel felbst, mit. Ausnahme berer, die mit Curfioschrift gedruckt sind, und die sich öfters nicht ohne Mube finden ließen, indem viele nicht in den vielen gelehrten Compendien und Geschichten der Philosophie anzutreffen find. Da ich keine von Begel angeführte Behauptung eines Philosophen, noch überhaupt irgend ein von ihm erzähltes Factum, in den Text aufgenommen habe, ohne auf die Quellen zurudzugehen, aus denen Hegel schöpfte: so glaubte ich nun auch diese, selbst in dem Falle, wo Begel fie nicht anführte, dem Lefer, zur Bewahrheitung und Controlle des Berfaffers und Herausgebers, nicht vorenthalten zu dur= Doch habe ich, um keinen Aufwand von Citaten fen. zu machen, meist nur biejenigen anführen wollen, von de= nen mir augenscheinlich war, daß Begel sie felbst bei 216= faffung feines heftes vor fich gehabt hatte.

Bei den eigenen Citaten Hegels habe ich ber von ihm angeführten Bipontiner Ausgabe des Plato ftets bie gangbarere Bedersche substituiren zu muffen geglaubt, boch bie Seitenzahl bei Stephanus vorangesett: überhaupt auch fonst verbreitetere, beffere Musgaben vorgezogen. Für Aristoteles habe ich das gewöhnliche Citiren nach Buchern und Capiteln eintreten laffen, mahrend Begel meift bie Seiten der Bafeler Folio-Ausgabe angiebt. Er pflegte zu fagen, daß Andern das Studium des Aristoteles leich= ter gemacht worden sen, als ihm; er habe es sich sauer werden laffen, habe aus der unleferlichen Bafeler Musgabe, ohne lateinische Uebersetzung, fich ben tiefen Sinn des Aristoteles herauslesen mussen. Dennoch ist er es erst, der diese Tiefe wieder zur Anerkennung brachte, und die Unkenntniß und Migverständnisse berer, die am gelehr= testen und scharffinnigsten senn wollten, aufbeckte und berichtigte.

Die wörtlichen Anführungen anlangend, so zeigt deren Uebersetzung im Senaischen Heft eine Frische des ersten gegenwärtigen Eindrucks, welche dem Lefer nicht unsbemerkt bleiben wird: überhaupt aber die ganze Fassung besonders dieser Borlesung einen Grund ächter Gelehrssamkeit, gleich der des Aristoteles, weit entsernt von jesnem Flitterscheine neuerer kritischer Untersuchungen, die Hegel kennt, ohne deren Resultate zu genehmigen. Hierscher gehört unter andern die krause Vorstellung, den Anarimander so herauszustreichen und hervorzuheben, daß man dann bald so weit gekommen ist, ihn sogar später als Heraklit zu sehen, als sen in ihm eine reisere Spezulation als selbst in diesem enthalten; solche Hypergelehrssamkeit sindet sich allerdings hier nicht. Ebenso wenn

. Digitized by Google

Hegel den Heraklit nicht mit den frühern Joniern zusammenstellt, sondern auf die Pythagoreer und die Eleaten folgen läßt: so skeht er nicht auf der Höhe der Gelehrssamkeit unserer Zeit, die auch hier aber nur nach oberssächlichen Beziehungen entschieden hat. Dagegen hat er durch Heranziehen vieler in den gewöhnlichen Handbüchern nicht angeführter Stellen über mehrere philosophische Systeme ein ganz neues Licht verdreitet, und deren bisher isolirt dasssehende Philosopheme nicht nur in Zusammenhang unter einander gebracht, sondern auch als nothwendig im Gange der geschichtlichen Entwickelung des philosophirenden Geisstes darzustellen vermocht.

Aus allem Gesagten erhellt zugleich, baß diese Borlefung zwischen dem Charakter eines Buchs und einer Borlesung schwankt; dies berechtigte den Herausgeber, manche Randbemerkungen Hegels, die zu weit von dem Terte abschweiften, als daß sie hatten in Parenthese gefest werden können, und boch verdienten, nicht aufgeopfert zu werben, geradezu als Roten unter den Tert, wie die Citate, ju feten. Ift jenes Schwanken benn aber nicht überhaupt der Fall, wenn Vorlefungen auch vom Verfasser selbst zum Drucke bestimmt werden? Und hat nicht Hegel felbst den Wunsch gehabt, ja den Anfang bazu gemacht, ein Buch aus biefen Borlefungen zu machen? Das beutlichste Bestreben banach zeigt sich burchs ganze Benaische Beft hindurch, wo häufig mit größter Sorgfalt von ihm gefeilt worden ift am Styl. Rur unter des Berfaffers eigenen Sanden konnte die Borlefung gang Buch werben, wie die Rechtsphilosophie. Der Lefer muß sich mit der jetigen Gestalt diefer Borlesung begnugen, ba bas Schicksal es bem Berfasser nicht vergönnte, felbst

Sand and Werk zu legen. Mechteften Begelichen Geist und Denkweise wird Mit= und Nachwelt nicht barin ver= . kennen, und die Borlefung wird fich neben die von Segel felbst noch herausgegebenen Berte stellen durfen. Ift nicht ein großer Theil der Werke des alten Aristoteles auf die= felbe Weise entstanden, als diese Abtheilung der Schriften des unfrigen, ohne daß es irgend Einem in den Sinn gekommen ware, an der Aechtheit des Inhalts zu zweifeln? Ist es nicht mehr als wahrscheinlich, daß nament= lich die Metaphysik aus mehreren einzelnen Abhandlun= gen, Studen, Redactionen, Ausgaben, Borlefungen, hervorgegangen, bie aber boch mit philosophischstem Geiste, fen es durch Aristoteles felbst, sen es durch einen spatern -Peripatetifer, zu einem spftematischen Sanzen zusammen= geschmolzen wurden? Saben wir nicht von seinen Bor= trägen über die Ethik felbst mehrere Bearbeitungen noch übrig? Und sind uns nicht an Nikomachus und Eude= mus vielleicht sogar die Namen berer erhalten worden, die zwei dieser Vorträge nachgeschrieben und herausgegeben?

Darin hat aber unter Anderem diese Hegelsche Gesschichte der Philosophie den Charakter von Borlesungen behalten, daß wegen Mangels an Zeit der Berkasser gezen das-Ende kürzer seyn mußte, als am Anfange. So wird er schon von Aristoteles an, mit dessen Darstellung er, seinen eigenen Andeutungen im Hefte zufolge, gewöhnlich bereits etwas über die Mitte der halbjährigen Zeit gezlangt war (was im Ganzen nicht so unverhältnismäßig ist, als es zunächst aussehen mag), weniger aussührlich. Besonders aber die letzte Periode von Kant an sindet

<sup>1</sup> In meiner seitbem erschienenen Preisschrift: Examen critique de l'ouvrage d'Aristote inutilé Métaphysique, habe ich dies aussuppriss dewiesen.

sich, vornehmlich in den spätern Vorlesungen, wo eine entwickeltere Einleitung und die Orientalische Philosophie am Anfang schon mehr Stunden fortgenommen hatten, sehr kurz behandelt. Hierin habe ich die Veranlassung gesehen, sogleich nach vollendeter Herausgabe dieser Vorlesungen, eine sich ihnen anschließende aussührliche Geschichte der letzten Systeme der Philosophie in Deutschland von Kant bis Hegel zum Druck vorzubereiten.

Berlin, ben 28. April 1833.

Michelet.

# Vorwort des Herausgebers zur zweiten Ausgabe.

Indem ich diese Worlefungen Hegels bem Publicum zum zweiten Male übergebe, habe ich nur zu bemerken, baß ich, mit Ausnahme berjenigen Stude ber Einleitung, Die sich von Begel selbst schon in buchlichem Style vorfan= ben, die von mir fur die erste Ausgabe benutten Quellen durchgangig umgearbeitet habe. Dabei führte ich die Berschmelzung der Phrase vollständiger als in der ersten Ausgabe burch, wo ich mehr nur das rohe Material lieferte, bessen gar zu aphoristische und fragmentarische Gestalt der Leichtigkeit des Verständnisses sehr oft hinder= Es versteht sich, daß ich bennoch lich senn mußte. nie aus dem Auge verlor, ohne Aufopferung des ursprung= lichen Ausbrucks, eine Wortfassung zu mahlen, die bem Sinn und Geist bes Verstorbenen am entsprechendsten Much habe ich häufig einzelne Gate ober Stücke märe. besser stellen und eine andere Anordnung der Materien vorziehen muffen, viele gangen nnd Wiederholungen geftrichen oder zusammengezogen, endlich aber die Unmerkungen unter dem Terte, mochten sie weitere aphoristische Reflexio= nen ober die nachsten Citate ber bargeftellten Philosophen

enthalten, in den Text der Borlesungen, wie es schicklicher schien, verwoben: so daß unter demselben nur einige
unabweisliche Bemerkungen des Herausgebers, welche die Redaction betreffen, und dann entserntere oder längere Sitate, die den Text beschwert und unterbrochen hätten, stehen geblieben sind. Was von sämmtlichen Sitaten dem Verfasser oder dem Herausgeber angehört, habe ich nicht mehr unterscheiden zu brauchen geglaubt. Wögen diese Vorlesungen auch in dieser neuen, Hegels, wie ich hoffe, würdigern und der Vollendung seiner übrigen Schriften sich mehr annähernden Form segensreich wirken, um den Geist ächter Wissenschaftlichkeit immer weiter zu verbreiten und tiesere Wurzeln schlagen zu lassen.

Berlin, ben 8. September 1840.

Michelet.

### Juhalt des ersten Theils.

| •                                                                 | Seite |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| Antrittsrebe                                                      | 3     |
| Vorlesungen über die Geschichte ber Philosophie.                  |       |
| Ginleitung                                                        | 11    |
| A. Begriff ber Geschichte ber Philosophie                         | 19    |
| 1. Gewöhnliche Borstellungen über die Geschichte ber Philosophie  | 22    |
| 2. Erläuterungen für die Begriffsbestimmung derselben             | 32    |
| 3. Resultate für den Begriff derselben                            | 42    |
| B. Berhältniß ber Philosophie zu andern Gebieten                  | 64    |
| 1. Geschichtliche Seite bieses Zusammenhangs                      | 64    |
| 2. Abscheidung ber Philosophie von ben mit ihr verwandten         |       |
| Gebieten                                                          | 70    |
| 3. Unfang ber Philosophie und ihrer Geschichte                    | 110   |
| C. Eintheilung, Quellen, Abhandlungsweise ber Geschichte ber Phi= |       |
| Losophie                                                          | 117   |
| 1. Eintheilung                                                    | 117   |
| 2. Quellen                                                        | 127   |
| 3. Abhandlungsweise                                               | 132   |
| Orientalifche Philosophie                                         | 134   |
| A. Chinesische Philosophie                                        | 137   |
| · 1. Confucius                                                    | 137   |
| 2. Die Philosophie bes Y=king                                     | 138   |
| 3. Die Secte der Tao=fee                                          | 141   |
| B. Indische Philosophie                                           | 143   |
| 1. Die Sanc'hya=Philosophie des Kapila                            | 145   |
| 2. Die Philosophie des Gotama und Kanade                          | 159   |
| Gustan Phais                                                      |       |
| Erster Theil.                                                     |       |
| Geschichte ber Griechischen Philosophie.                          |       |
| Einleitung                                                        | 167   |
| Die sieben Beisen                                                 | 174   |
| Eintheilung                                                       | 182   |

#### Erfter Abschnitt. Erfte periode.

| •                                               | Seite |
|-------------------------------------------------|-------|
| Erstes Capitel: Erster Periode erste Abtheilung | 184   |
| A. Philosophie der Jonier                       |       |
| 1. Thales                                       | 189   |
| 1. Thales                                       | 203   |
| 3. Unarimenes                                   |       |
| B. Pythagoras und die Pythagoreer               | . 213 |
| 1. Das Syftem ber Zahlen                        |       |
| 2. Unwendung der Zahlen aufs Universum          |       |
| 3. Praktische Philosophie                       |       |
| C. Die Eleatische Schule                        | 259   |
| 1. Xenophanes                                   | . 261 |
| 2. Parmenibes                                   | . 269 |
| 3. Meliffus                                     | . 278 |
| 4. 3eno                                         | . 282 |
| , D. Philosophie des Heraklit                   | . 300 |
| 1. Das logische Princip                         |       |
| 2. Die Raturphilosophie                         | . 308 |
| 3. Das Berhaltniß bes Princips zum Bewußtseyn   | . 316 |
| E. Empedokles, Leucipp und Demokrit             |       |
| 1. Leucipp und Demokrit                         |       |
| a. Das logische Princip                         |       |
| b. Die Weltbildung                              | . 327 |
| c. Die Seele                                    |       |
| 2. Empedottes                                   | . 335 |
| F. Philosophie des Anaragoras                   | . 344 |
| 1. Das allgemeine Gebanken=Princip              | . 353 |
| 2. Die Homdomerien                              |       |
| 3. Die Beziehung beiber Seiten                  |       |

## Vorlesungen

über die

# Geschichte der Philosophie.

(Zuerst gehalten 1805—1806; bei ben Wieberholungen angefangen ben 28. October, 1816: ben 3. November, 1817: ben 22. April, 1819: ben 24. October, 1820: ben 27. October, 1823: ben 31. October, 1825: ben 29. October, 1829: ben 10. November, 1831.)

#### Untrittsrebe,

gesprochen zu Beibelberg, ben 28ften October 1816.

#### Meine hochgeehrte Berren!

Indem ich die Geschichte der Philosophie zum Gegenstande biefer Vorlesungen mache, und heute zum ersten Male auf hicfiger Universität auftrete: so erlauben Sie mir nur bieß Borwort hierüber vorauszuschicken, daß es mir nämlich besonders erfreulich ift, gerade in diesem Zeitpunkte meine philosophische Laufbahn auf einer Afademie wieder aufzunehmen. Denn ber Zeitpunkt scheint eingetreten zu seyn, wo die Philosophie sich wieder Aufmerksamkeit und Liebe versprechen darf, diese beinahe verstummte Wiffenschaft ihre Stimme wieder erheben mag, und hoffen barf, daß die für sie taub gewordene Welt ihr wieder ein Ohr leihen wird. Die Roth der Zeit hat den kleinen Intereffen ber Gemeinheit bes alltäglichen Lebens eine fo große Wichtigkeit gegeben, die hohen Interessen ber Wirklichkeit und bie Rämpfe um bieselben haben alle Vermögen und alle Kraft bes Geiftes, so wie die außerlichen Mittel, so fehr in Anspruch genommen, daß für das höhere innere Leben, die reinere Beis ftigkeit, ber Sinn sich nicht frei erhalten konnte, und die befferen Naturen davon befangen und zum Theil darin aufgeopfert wor-Beil der Weltgeist in der Wirklichkeit so fehr beschäftigt

were, konnte er sich nicht nach Innen kehren und sich in sich sele der kummeln. Run da dieser Strom der Wirklichkeit gebrochen in, da die Deutsche Ration sich aus dem Gröbsten herausges dauen, da sie ihre Rationalität, den Grund alles lebendigen Lesdens, gerettet hat: so dürsen wir hossen, daß neben dem Staate, der alles Interesse in sich verschlungen, auch die Kirche sich empordebe, daß, neben dem Reich der Welt, worauf disher die Gedanken und Anstrengungen gegangen, auch wieder an das Reich Gottes gedacht werde; mit andern Worten, daß, neben dem politischen und sonstigen an die gemeine Wirklichseit gedunsdenen Interesse, auch die Wissenschaft, die freie vernünstige Welt des Geistes, wieder emporblühe.

Wir werben in ber Geschichte ber Philosophie seben, daß in ben andern Europäischen gandern, worin die Wiffenschaften und die Bilbung bes Berftandes mit Gifer und Ansehen getrieben, die Philosophie, ben Ramen ausgenommen, selbst bis auf bie Erinnerung und Ahnung verschwunden und untergegangen ift, daß sie in ber Deutschen Nation als eine Eigenthumlichkeit fich erhalten hat. Wir haben ben höheren Beruf von ber Ratur erhalten, die Bewahrer biefes heiligen Feuers ju fenn: wie ber Eumolpidischen Familie zu Athen die Bewahrung ber Eleufinischen Myfterien, ben Inselbewohnern von Samothrafe bie Erhaltung und Pflegung eines höhern Gottesbienstes zu Theil geworben; wie früher ber Jübischen Ration ber Weltgeift bas höchste Bewußtsenn aufgespart hatte, daß er aus ihr als ein neuer Beift hervorginge. Wir sind überhaupt jest so weit gefommen, ju foldem größern Ernfte und höhern Bewußtsenn gelangt, daß uns nur Ideen, und das, was fich vor unserer Bernunft rechtfertigt, gelten fann; ber Breußische Staat ift es bann näher, ber auf Intelligenz gebaut ift. Aber die Roth ber Zeit und das Interesse der großen Weltbegebenheiten, die ich bereits erwähnt, hat auch unter und eine gründliche und ernfte Beschäftiauna mit ber Philosophie zurudgebrängt, und eine allgemeinere

Aufmerksamkeit von ihr weggescheucht. Es ift baburch geschehen, baß, indem gediegene Naturen sich zum Braftischen gewandt, Flachheit und Seichtigkeit fich bes großen Worts in ber Philosophie bemächtigt und sich breit gemacht haben. Man kann wohl fagen, daß, feit in Deutschland die Philosophie fich hervorzuthun angefangen hat, es niemals so schlecht um diese Wiffenschaft ausgesehen hat, als gerade zu jegiger Zeit, niemals bie Leerheit und ber Dünkel so auf ber Oberfläche geschwommen und mit folcher Anmaßung gemeint und gethan hat in der Wiffenschaft, als ob er die Herrschaft in Händen hatte! Diefer Seichtigkeit entgegen zu arbeiten, mitzuarbeiten in Deutschem Ernst und Redlichfeit, um die Philosophie aus der Einsamkeit, in welche sie fich geflüchtet, hervorzuziehen: dazu dürfen wir dafür halten, daß wir von bem tiefern Geiste ber Zeit aufgeforbert werben. Lassen Sie uns gemeinschaftlich die Morgenröthe einer schönern Zeit begrü-Ben, worin ber bisher nach Außen geriffene Beift in fich gurudfehren und zu fich felbst zu tommen vermag, und für fein eigenthümliches Reich Raum und Boben gewinnen fann, wo die Gemuther über bie Interessen bes Tages sich erheben, und für bas Wahre, Ewige und Göttliche empfänglich find, empfänglich, bas Söchste zu betrachten und zu erfassen.

Wir Aeltere, die wir in den Stürmen der Zeit zu Mannern gereift sind, können Sie glücklich preisen, deren Jugend in diese Tage fällt, wo Sie dieselbe der Wahrheit und der Wissenschaft unverkümmerter widmen können. Ich habe mein Leben der Wissenschaft geweiht; und es ist mir erfreulich, nunmehr auf eisnem Standorte mich zu besinden, wo ich in höherem Maße und in einem ausgedehntern Wirkungskreise zur Verbreitung und Belebung des höhern wissenschaftlichen Juteresses mitwirken, und zusnächst zu Ihrer Einleitung in dasselbe beitragen kann. Ich hoffe, es wird mir gelingen, Ihr Vertrauen zu verdienen und zu gewinnen. Zunächst aber darf ich nichts in Anspruch nehmen, als daß Sie vor Allem nur Vertrauen zu der Wissenschaft und Vers

trauen zu sich selbst mitbringen. Der Muth der Wahrheit, der Glaube an die Macht des Geistes ist die erste Bedingung der Philosophie. Der Mensch, da er Geist ist, darf und soll sich selbst des Höchsten würdig achten, von der Größe und Macht seines Geistes kann er nicht groß genug denken; und mit diesem Glauben wird nichts so spröde und hart seyn, das sich ihm nicht eröffnete. Das zuerst verborgene und verschlossene Wesen des Universums hat keine Krast, die dem Muthe des Erkennens Widderstand leisten könnte: es muß sich vor ihm aufthun, und seinen Reichthum und seine Tiesen ihm vor Augen legen und zum Genusse geben.

#### Borlefungen

über bie

### Geschichte der Philosophie.

Bei der Geschichte der Philosophie drängt sich sogleich die Bemerkung auf, daß sie wohl ein großes Interesse darbietet, wenn ihr Gegenstand in einer würdigen Ansicht aufgenommen wird, daß sie aber selbst dann noch immer ein Interesse behält, wenn ihr Iwed auch verkehrt gefaßt wird. Ja, dieses Interesse kann sogar in dem Grade an Wichtigkeit zu steigen scheinen, in welchem die Vorstellung von der Philosophie, und von dem, was ihre Geschichte hierfür leiste, verkehrter ist; denn aus der Geschichte der Philosophie wird vornehmlich ein Beweis der Nichtigkeit dieser Wissenschaft gezogen.

Es muß die Forderung als gerecht zugestanden werden, daß eine Geschichte, es sen von welchem Gegenstande es wolle, die Thatsachen ohne Partheilichkeit, ohne ein besonderes Interesse und einen besonderen Zweck durch sie geltend machen zu wollen, erzähle. Mit dem Gemeinplatze einer solchen Forderung kommt man jedoch nicht weit; denn nothwendig hängt die Geschichte eines Gegenstandes mit der Vorstellung auss Engste zusammen, welche man sich von demselben macht. Danach bestimmt sich schon dassenige, was für ihn für wichtig und zweckmäßig erachtet

wird; und die Beziehung des Geschehenen auf den Zwed bringt eine Auswahl der zu erzählenden Begebenheiten, eine Art, sie zu fassen, und die Gesichtspunkte, unter welche sie gestellt werden, mit. So kann es geschehen, je nach der Borstellung, die man sich von dem macht, was ein Staat sey, daß ein Leser in einer politischen Geschichte eines Landes gerade nichts von dem in ihr sindet, was er von ihr sucht. Noch mehr kann dieß bei der Geschichte der Philosophie Statt sinden; und es mögen sich Darstellungen dieser Geschichte nachweisen lassen, in welchen man alles Andere, nur nicht das, was man für Philosophie hält, zu sinden meinen könnte.

Bei andern Geschichten steht die Vorstellung von ihrem Gesgenstande, wenigstens seinen Hauptbestimmungen nach, sest, er seh ein bestimmtes Land, Bolk oder das Menschengeschlecht übershaupt, oder die Wissenschaft der Mathematik, Physik u. s. f., oder eine Kunst, Malerei u. s. f. Die Wissenschaft der Philossophie hat aber das Unterscheidende, wenn man will, den Rachstheil gegen die anderen Wissenschaften, daß sogleich über ihren Begriff, über das, was sie leisten soll und könne, die verschiesdensten Ansichten Statt sinden. Wenn diese erste Voraussetzung, die Vorstellung von dem Gegenstande der Geschichte, nicht ein Feststehendes ist: so wird nothwendig die Geschichte selbst übershaupt etwas Schwankendes seyn, und nur insvsern Consistenz ershalten, wenn sie eine bestimmte Vorstellung voraussetzt, aber sich dann in Vergleichung mit abweichenden Vorstellungen ihres Gesgenstandes leicht den Vorwurf von Einseitigkeit zuziehen.

Zener Nachtheil bezieht sich jedoch nur auf eine äußerliche Betrachtung über diese Geschichtschreibung; es steht mit ihm aber ein anderer, tieserer Nachtheil in Verbindung. Wenn es versichiedene Begriffe von der Wissenschaft der Philosophie giebt, so setzt zugleich der wahrhafte Begriff allein in den Stand, die Werke der Philosophen zu verstehen, welche im Sinne desselben gearbeitet haben. Denn bei Gedanken, besonders bei speculativen,

heißt Verstehen ganz etwas Anderes, als nur den grammatischen Sinn der Worte sassen, und sie in sich zwar hinein, aber nur dis in die Region des Borstellens aufnehmen. Man kann daher eine Kenntniß von den Behauptungen, Sätzen, oder, wenn man will, von den Meinungen der Philosophen besitzen, sich mit den Gründen und Ausssührungen solcher Meinungen viel zu thun gemacht haben: und die Hauptsache kann dei allen diesen Bemühungen gesehlt haben, nämlich das Verstehen der Sätze. Es sehlt deswegen nicht an bändereichen, wenn man will gelehrten, Geschichten der Philosophie, welchen die Erkenntniß des Stosses selbst, mit welchem sie sich so viel zu thun gemacht haben, abgeht. Die Versasser solcher Geschichten lassen sich mit Thieren vergleichen, welche alle Töne einer Musik mit durchgehört haben, an deren Sinn aber das Eine, die Harmonie dieser Töne, nicht gekommen ist.

Der genannte Umstand macht es wohl bei feiner Wissenschaft fo nothwendig, als bei der Geschichte ber Philosophie, ihr eine Einleitung vorangehen zu laffen, und darin erft ben Gegenftand recht festzusegen, deffen Geschichte vorgetragen werden foll. Denn, fann man' fagen, wie foll man einen Begenstand abzuhandeln anfangen, bessen Name wohl geläufig ist, von dem man aber noch nicht weiß, was er ift! Man hatte bei folchem Berfahren mit der Geschichte der Philosophie keinen anderen Leitfaben, als basjenige aufzusuchen und aufzunehmen, dem irgendivo und irgendje ber Name Philosophie gegeben worden ift. In der That aber, wenn ber Begriff ber Philosophie auf eine nicht willfürliche, sondern wissenschaftliche Weise festgestellt werden soll, so wird eine folche Abhandlung die Wiffenschaft der Philosophie selbst. Denn bei dieser Wiffenschaft ist dieß bas Eigenschaftliche, daß ihr Begriff nur scheinbar ben Anfang macht, und nur die gange Abhandlung biefer Wiffenschaft ber Erweis, ja, man kann sagen, selbst bas Finden ihres Begriffes, und biefer wesentlich ein Resultat berselben ift.

In dieser Einleitung ist daher gleichfalls ber Begriff ber Wiffenschaft der Philosophie, des Gegenstandes ihrer Geschichte, vorauszusehen. Zugleich hat es jedoch im Ganzen mit dieser Einleitung, die sich nur auf die Geschichte ber Philosophie beziehen foll, diefelbe Bewandniß, als mit dem, was fo eben von ber Philosophie selbst gesagt worden. Was in dieser Einleitung gesagt werden kann, ist weniger ein vorher Auszumachendes, als es vielmehr nur durch die Abhandlung der Geschichte selbst gerechtfertigt und erwiesen werden kann. Diese vorläufigen Erkläs rungen können nur aus diesem Grunde nicht unter die Rategorie von willfürlichen Voraussetzungen gestellt werben. welche ihrer Rechtfertigung nach wesentlich Resultate sind, voranzustellen, tann nur das Intereffe haben, welches eine vorausgeschickte Angabe bes allgemeinsten Inhalts einer Wissenschaft überhaupt haben kann. Sie muß dabei dazu dienen, viele Fragen und Forderungen abzuweisen, die man aus gewöhnlichen Vorurtheilen an eine solche Geschichte machen könnte.

### Einleitung

in die Geschichte der Philosophie.

Ueber das Interesse dieser Geschichte können der Betrachtung vielerlei Seiten beigehen. Wenn wir dasselbe in seinem Mittelpumst erfassen wollen, so haben wir ihn in dem wesentlichen Zusammenhang dieser scheindaren Vergangenheit mit der gegenwärtigen Stuse, welche die Philosophie erreicht hat, zu suchen. Daß dieser Zusammenhang nicht eine der äußerlichen Rücksichten ist, welche bei der Geschichte dieser Wissenschaft in Vetrachtung genommen werden können, sondern vielmehr die innere Natur ihzer Bestimmung ausdrückt, daß die Begebenheiten dieser Geschichte zwar, wie alle Begebenheiten, sich in Wirkungen sortsetzen, aber auf eine eigenthümsliche Weise productiv sind: dies ist es, was hier näher auseinander geseht werden soll.

Was die Geschichte der Philosophie uns darstellt, ist die Reihe der edlen Geister, die Gallerie der Heroen der denkenden Bernunft, welche in Kraft dieser Bernunft in das Wesen der Dinge, der Natur und des Geistes, in das Wesen Gottes eingedrungen sind, und uns den höchsten Schaß, den Schaß der Bernunfterkenntniß, erarbeitet haben. Die Begebenheiten und Handlungen dieser Geschichte sind deswegen zugleich von der Art, daß in deren Inhalt und Gehalt nicht sowohl die Persönlichseit

und der individuelle Charafter eingeht, (wie dagegen in der politischen Geschichte das Individuum nach der Besonderheit seines Naturells, Genie's, seiner Leidenschaften, der Energie oder Schwäche seines Charasters, überhaupt nach dem, wodurch es dieses Individuum ist, das Subject der Thaten und Begebensheiten ist), als hier vielmehr die Hervorbringungen um so vortrefflicher sind, je weniger auf das besondere Individuum die Zurechnung und das Verdienst fällt, je mehr sie dagegen dem freien Densen, dem allgemeinen Charaster des Menschen als Menschen angehören, je mehr dies eigenthümlichseitslose Densen selbst das producirende Subject ist.

Diese Thaten bes Denkens erscheinen zunächst, als geschicht= lich, eine Sache ber Vergangenheit zu seyn, und jenseits unserer Wirklichkeit zu liegen. In der That aber was wir sind, sind wir zugleich geschichtlich; ober genauer, wie — in dem, was in Dieser Region, der Geschichte des Denkens, liegt - bas Vergangene nur die Gine Seite ist: so ist - in bem, was wir find - bas gemeinschaftliche Unvergängliche unzertrennt mit bem, daß wir geschichtlich sind, verknüpft. Der Besit an selbstbewußter Bernunftigfeit, welcher uns, ber jetigen Welt, angehört, ift nicht unmittelbar entstanden, und nur aus dem Boden ber Gegenwart gewachsen: sondern ist dies wesentlich in ihm, eine Erbschaft, und näher das Resultat der Arbeit, und zwar der Arbeit aller vorhergegangenen Generationen bes Menschengeschlechts zu seyn. So gut als die Kunste bes äußerlichen Lebens, die Masse von Mitteln und Geschicklichkeiten, die Einrichtungen und Gewohnheiten bes geselligen Zusammenseyns und bes politischen Lebens ein Resultat von dem Nachdenken, der Erfindung, den Bedürfniffen, der Noth und dem Unglud, dem Wite, dem Wollen und Bollbringen ber unserer Gegenwart vorangegangenen Geschichte find: so ift bas, was wir in ber Wiffenschaft und näher in ber Philosophie sind, gleichfalls der Tradition zu verdanken, die burch Alles hindurch, was vergänglich ift, und was baher vergangen ist, sich als, wie sie Herber 1 genannt hat, eine heilige Rette schlingt, und was die Borwelt vor sich gebracht hat, uns erhalten und überliesert hat.

Diese Tradition ift aber nicht nur eine haushälterin, Die nur Empfangenes treu verwahrt, und es so ben Nachkommen unverändert erhält und überliefert: wie der Lauf der Natur, in ber unendlichen Beranderung und Regsamkeit ihrer Geftaltungen und Formen, nur immer bei ben ursprünglichen Gesetzen fteben bleibt und keinen Fortschritt macht; fie ift nicht ein unbewegtes Steinbild, sondern lebendig, und schwillt als ein mächtiger Strom, ber fich vergrößert, je weiter er von feinem Urfprunge aus vorgebrungen ift. Der Inhalt biefer Trabition ift bas, was die geistige Welt hervorgebracht hat; und ber allgemeine Beift bleibt nicht ftille ftehen. Der allgemeine Beift aber ist es wesentlich, mit bem wir es hier zu thun haben. ner einzelnen Nation mag es wohl ber Fall seyn, daß ihre Bilbung, Kunft, Wiffenschaft, ihr geistiges Bermögen überhaupt statarisch wird: wie bies etwa bei ben Chinesen 3. B. ber Fall zu senn scheint, die vor zweitausend Jahren in Allem so weit mogen gewesen senn, als jest. Der Beift ber Welt aber verfinkt nicht in diese gleichgültige Rube; es beruht dieß auf seinem einfachen Begriff, daß sein Leben seine That ist. Die That hat einen vorhandenen Stoff zu ihrer Boraussegung, auf welchen fie gerichtet ist, und ben sie nicht etwa bloß vermehrt, burch hinzugefügtes Material verbreitert, sondern wesentlich bearbeitet und Bas so jebe Generation an Wiffenschaft, an geistiger Broduction vor sich gebracht hat, ift ein Erbstüd, woran bie ganze Borwelt zusammengespart hat, ein Seiligthum, worein alle Geschlechter ber Menschen, was ihnen burchs Leben geholfen, was fie ber Tiefe ber Natur und bes Geiftes abgewonnen, bankbar und froh aufhingen. Dies Erben ist zugleich Empfan-

<sup>1</sup> Jur Phil. und Gesch. Th. V., S. 184—186. (Ausg. v. 1828. in 12.)

gen und Antreten der Erbschaft. Diese macht die Seele jeder folgenden Generation, deren geistige Substanz als ein Angewöhntes, deren Grundsähe, Borurtheile und Reichthum aus; und zugleich wird diese empfangene Berlassenschaft zu einem vorliegenden Stoffe herabgesetzt, der vom Geiste metamorphositt wird. Das Empfangene ist auf diese Weise verändert und der verarbeitete Stoff eben damit bereichert und zugleich erhaltenworden.

Dieß ist ebenso unsere und jedes Zeitalters Stellung und Thätigkeit: die Wissenschaft, welche vorhanden ist, zu sassen, und sich ihr anzubilden, und eben darin sie weiter zu bilden und auf einen höheren Standpunkt zu erheben; indem wir sie uns zu eigen machen, machen wir aus ihr etwas Eigenes gegen das, was sie vorher war. In dieser Natur des Producirens, eine vorhandene geistige Welt zur Voraussehung zu haben, und sie in der Aneignung umzubilden, liegt es denn, daß unsere Philossophie wesentlich nur im Jusammenhange mit vorhergehender zur Existenz kommen kann, und daraus mit Nothwendigkeit hervorgegangen ist; und der Verlauf der Geschichte ist es, welscher uns nicht das Werden fremder Dinge, sondern dieß unser Werden, das Werden unserer Wissenschaft darstellt.

Bon der Natur des hier angegebenen Verhältnisses hangen die Vorstellungen und Fragen ab, welche über die Bestimmung der Geschichte der Philosophie vorschweben können. Die Einssicht in dasselbe giebt zugleich den näheren Aufschluß über den subjectiven Zweck, durch das Studium der Geschichte dieser Wissenschaft in die Kenntniß dieser Wissenschaft selbst eingeleitet zu werden. Es liegen ferner die Bestimmungen für die Beshandlungsweise dieser Geschichte in jenem Verhältnisse, dessen nähere Erörterung daher ein Hauptzweck dieser Einleitung sehn soll. Es muß dazu freilich der Begriff dessen, was die Philosophie beabsichtigt, mitgenommen, ja vielmehr zu Grunde gelegt werden. Und da, wie schon erwähnt, die wissenschaftliche Ausse

einandersehung dieses Begriffs hier nicht ihre Stelle finden kann: so kann auch die vorzunehmende Erörterung nur den Zweck has ben, nicht die Natur des Werdens der Philosophie begreisend zu beweisen, sondern vielmehr dasselbe zur vorläusigen Vorstellung zu bringen.

Dieses Werben ift nicht bloß ein unthätiges Hervorgeben, wie wir es uns unter bem hervorgehen 3. B. ber Sonne, bes Monds u. f. f. vorstellen; es ift fein bloßes Bewegen in bem wiberstandslosen Medium bes Raums und ber Zeit. Sondern was vor unserer Vorstellung vorübergehen soll, sind die Thaten bes freien Gebankens; wir haben die Geschichte ber Gebankenwelt darzustellen, wie fie entstanden ist und sich hervorgebracht hat. Es ift ein altes Vorurtheil, daß das, wodurch fich ber Menich von dem Thiere unterscheidet, das Denken ist; wir wollen dabei Was ber Mensch Ebleres hat, als ein Thier zu senn. hat er hiernach durch ben Gedanken; Alles, was menschlich ift, es mag aussehen, wie es will, ift nur baburch menschlich, baß ber Gedanke barin wirft und gewirft hat. Aber der Gedanke. obgleich er fo bas Wesentliche, Substantielle, Wirksame ift, hat es boch mit Bielerlei zu thun. Näher aber muß für das Bortrefflichste das zu achten senn, wo der Gedanke nicht Anderes betreibe und fich damit beschäftigt, sondern wo er, nur mit fich felbft - eben bem Ebelften - befchäftigt, fich felber gefucht und erfunden hat. Die Geschichte, die wir vor uns haben, ift bie Geschichte von bem Sichselbstfinden bes Gedankens; und bei bem Gebanken ist es ber Fall, daß er sich nur findet, indem er sich hervorbringt: ja, daß er nur existirt und wirklich ist, indem er fich findet. Diese Hervorbringungen sind die Philosophien; und bie Reihe biefer Entbedungen, auf die ber Bedanke ausgeht, fich selbst zu entbeden, ift eine Arbeit von britthalbtausend Jahren.

Wenn num der Gedanke, der wesentlich Gedanke ift, an und für sich und ewig ift, das aber, was wahrhaft ift, nur im Gedanken enthalten ist: wie kommt dann biese intellectuelle Welt

dazu, eine Geschichte zu haben? In der Geschichte wird das bargestellt, was veranderlich ift, was untergegangen ift in die Racht ber Vergangenheit, was nicht mehr ift; ber wahrhafte, nothwendige Gedanke — und nur mit solchem haben wir es hier zu thun - ift aber feiner Beranderung fahig. Die Frage, mas es hiermit für eine Bewandniß habe, gehört zum Erften, mas wir betrachten wollen. Zweitens muffen uns aber sogleich außer ber Philosophie noch eine Menge ber wichtigsten hervorbringungen einfallen, bie gleichfalls Werte bes Gebantens find, und die wir doch von unseret Betrachtung ausschließen. Berfe find Religion, politische Geschichte, Staatsverfaffungen, Rünfte und Wissenschaften. Es fragt fich: Wie unterscheiben sich diese Werke von benen, die unser Gegenstand find? augleich: Wie verhalten fie fich in ber Geschichte zu einander? Ueber biefe beiden Gefichtspunkte ift bas Dienliche anzuführen, um uns zu orientiren, in welchem Sinne die Geschichte der Philosophie hier vorgetragen wird. Außerdem muß man drittens erft eine allgemeine Uebersicht haben, ehe man ans Einzelne gebt; fonst sieht man vor lauter Einzelnheiten nicht bas Gange, vor lauter Bäumen nicht ben Wald, vor lauter Philosophien nicht die Philosophie. Der Beift erforbert, bag er eine allgemeine Vorstellung von bem 3wed und ber Bestimmung bes Bangen befomme, bamit man wiffe, was man zu erwarten hat: wie man eine Landschaft im Allgemeinen überschauen will, die man bann aus bem Auge verliert, wenn man ben Gang in die einkelnen Theile antritt, ebenso will der Geist auch die Beziehung ber einzelnen Philosophien auf das Allgemeine haben; benn die einzelnen Theile haben in der That ihren vorzüglichen Werth burch ihre Beziehung auf bas Bange. Nirgend ist dieß mehr bet Kall, als bei der Philosophie und dann bei der Geschichte Bei einer Geschichte zwar scheint bieß Festsegen bes Allgemeinen etwa weniger nothig zu sehn, als bei einer eigentlithen Wiffenschaft. Denn Geschichte erscheint junachst als eine

Reihenfolge zufälliger Begebenheiten, in welcher jedes Factum isolirt für sich dasteht, und nur der Zeit nach ein Zusammenhang ausgezeigt wird. Aber schon in der politischen Gesichichte sind wir damit nicht zusrieden; wir erkennen oder ahnen wenigstens in ihr den nothwendigen Zusammenhang, in welchem die einzelnen Begebenheiten ihre besondere Stellung und ihr Bershältniß zu einem Ziele oder Zwecke, und damit eine Bedeutung gewinnen. Denn das Bedeutende in der Geschichte ist es nur durch seine Beziehung auf ein Allgemeines und durch seinen Zussammenhang mit demselben; dieß Allgemeine vor Augen bekommen, heißt dann die Bedeutung sassen.

Es sind darum solgende Punkte, über welche ich allein eine Einleitung voranschicken will.

Das Erste wird seyn, die Bestimmung der Geschichte der Philosophie zu erörtern: ihre Bedeutung, ihren Begriff und Zweck; woraus sich die Folgen für ihre Behandlungsweise ergeben werden. Ins Besondere wird sich dabei als der interessanteste Punkt ergeben die Beziehung der Geschichte der Philosophie auf die Wissenschaft der Philosophie selbst: d. i. daß sie nicht bloß das Aeußere, Geschehene, die Begedenheiten des Inhalts darstellt, sondern wie der Inhalt — dieß, was als historisch auszutreten erscheint — selbst zur Wissenschaft der Philosophie selbst wissenschaftlich ist, und sogar zur Wissenschaft der Philosophie selbst wissenschaftlich ist, und sogar zur Wissenschaft der Philosophie, der Hauptsache nach, wird.

Zweitens muß der Begriff der Philosophie näher festgesetz, und aus ihm bestimmt werden, was aus dem unendlichen Stoff und den vielsachen Seiten der geistigen Bildung der Bölker von der Geschichte der Philosophie auszuschliehen ist. Die Religion ohnehin und die Gedanken in ihr und über sie, ins Besondere in Gestalt von Mythologie, liegen schon durch ihren Stoff, so wie die übrige Ausbildung der Wissenschaften, ihre Gedanken über Staat, Pflichten, Gesetze u. s. w., durch

2

ihre Form, der Philosophie so nahe, daß die Geschichte dieser Wissenschaft der Philosophie von ganz unbestimmtem Umfange werden zu müssen scheint. Bon allen diesen Gedanken kann man meisnen, in der Geschichte der Philosophie auf sie Rücksicht nehmen zu müssen. Was hat man nicht Alles Philosophie und Phislosophien genannt? Einerseits ist der enge Zusammenhang, in welchem die Philosophie mit den ihr verwandten Gedieten, der Religion, Kunst, den übrigen Wissenschaften, ebenso sehr mit der politischen Geschichte steht, näher zu betrachten. Ans dererseits wenn nun das Gediet der Philosophie gehörig absgegrenzt worden, so gewinnen wir, mit der Bestimmung dessen, was Philosophie ist und zu ihr gehört, zugleich den Anfangspunkt ihrer Geschichte, der von den Anfängen religiöser Ansschauungen und gedankenvoller Ahnungen zu unterscheiden ist.

Aus dem Begriffe des Gegenstandes selbst, der in diesen zwei ersten Gesichtspunkten enthalten ist, muß sich dann auch die Bahn zum Dritten, zur allgemeinen Uebersicht und Eintheilung des Berlaufs dieser Geschichte als in nothwendige Perioden, ergeben; eine Eintheilung, welche dieselbe als ein organisch fortschreitendes Ganzes, als einen vernünftigen Zusammenhang zeigen muß, wodurch allein diese Geschichte selbst die Würde einer Wissenschaft erhält. Ich will mich dabei jedoch nicht mit sonstigen Resterionen über den, Rußen der Geschichte der Philosophie, und sonstige Weisen, sie abzuhandeln, aufhalteu; der Rußen giebt sich von selbst. Endlich aber will ich noch von den Quellen der Geschichte der Philosophie handeln, da dieß so gebräuchlich ist.

#### A.

#### Begriff der Geschichte der Philosophic.

Der Gebanke, ber uns bei einer Geschichte ber Philosophie junachst entgegen kommen fann, ift, baß sogleich biefer Begenftand felbst einen inneren Wiberftreit enthalte. Denn die Phi= losophic beabsichtigt das zu erkennen, was unveränderlich, ewig, an und für sich ist; ihr Ziel ift die Wahrheit. Die Geschichte aber erzählt Solches, was zu einer Beit gewesen, zu einer anbern aber verschwunden, und durch Anderes verbrängt worben Gehen wir bavon aus, baß bie Wahrheit ewig ist: fo fällt fie nicht in die Sphare des Borübergehenden, und hat feine Be-Wenn sie aber eine Geschichte hat, und indem die schichte. Geschichte bieß ift, uns nur eine Reihe vergangener Gestalten ber Erkenntniß barzustellen: so ist in ihr die Wahrheit nicht zu finden, benn die Wahrheit ift nicht ein Vergangenes.

Man könnte sagen, "bieß allgemeine Rasonnement wurde ebenso gut nicht nur die anderen Wissenschaften, sondern auch bie driftliche Religion selbst treffen," und es widersprechend finben, "daß es eine Geschichte biefer Religion und ber andern Wiffenschaften geben solle: es ware aber überfluffig, dieß Rafonnement für sich selbst weiter zu untersuchen; benn es sen schon burch die Thatsache, daß es solche Geschichten gebe, unmittelbar widerlegt." Es muß aber, um bem Sinne jenes Biberftreits näher zu kommen, ein Unterschied gemacht werden zwis ichen ber Geschichte ber außern Schicksale einer Religion ober einer Wissenschaft, und ber Geschichte eines folden Gegenstandes Und bann ift in Betracht zu nehmen, bag es mit ber felbst. Geschichte ber Philosophie, um der besondern Natur ihres Gegenstandes willen, eine andere Bewandniß hat, als mit ben Geschichten anderer Gebiete. Es erhellt sogleich, bag ber angegebene Wiberftreit nicht jene außere Geschichte, sonbern nur bie innere, die bes Inhalts felbft, treffen konnte. Das Chriftenthum

hat eine Beschichte seiner Ausbreitung, ber Schickfale seiner Befenner u. f. f.; und indem es feine Erifteng zu einer Rirche erbaut hat, fo ift biefe felbst ein solches außeres Dasenn, welches, in ben mannigfaltigften zeitlichen Berührungen begriffen, nigfaltige Schicffale und wesentlich eine Geschichte hat. Was. aber die christliche Lehre selbst betrifft, so ist zwar auch diese als solche nicht ohne Geschichte; aber sie hat nothwendig bald ihre Entwidelung erreicht, und ihre bestimmte Fassung gewonnen. Und dieß alte Glaubensbefenntniß hat zu jeder Zeit gegolten, und foll noch jest unverändert als die Wahrheit gelten, wenn bieß Gelten auch nunmehr nichts als ein Schein, und die Worte eine leere Formel ber Lippen waren. Der weitere Umfang ber Geschichte dieser Lehre aber enthält zweierlei: einerseits mannigfaltigen Bufate und Abirrungen von jener festen Wahrheit, und andererseits die Befämpfung dieser Verirrungen und bie Reinigung ber gebliebenen Grundlage von den Zusäten und die Rückfehr zu ihrer Ginfachheit.

Eine außerliche Geschichte, wie die Religion, haben auch bie anderen Wiffenschaften, ingleichen die Philosophie. Diese hat eine Geschichte ihres Entstehens, Berbreitens, Blübens, Berfommens, Wiederauflebens: eine Geschichte ihrer Lehrer, Beforberer, auch Befämpfer, ingleichen auch eines äußern Berhältniffes häufiger zur Religion, zuweilen auch zum Staate. Diese Seite ihrer Geschichte giebt gleichfalls zu intereffanten Fragen Beranlaffung, unter andern: was es mit ber Erfcheinung für eine Bewandniß habe, daß die Philosophie, wenn sie Die Lehre ber absoluten Wahrheit, sich auf eine im Gangen geringe Anzahl von Individuen, auf besondere Bölker, auf besondere Zeitperioden beschränkt gezeigt habe; wie gleicher Weise in Unsehung bes Chriftenthums - ber Wahrheit in einer viel allgemeinern Geftalt, als fie in ber philosophischen Geftalt ift - Die Schwierigkeit gemacht worden ift, ob es nicht einen Bis berspruch in sich enthalte, daß diese Religion so spät in ber

Zeit hervorgetreten, und so lange und felbst noch gegenwärtig auf besondere Bölfer eingeschräuft geblieben sey. Diese und andere dergleichen Fragen sind aber bereits viel specieller, als daß sie nur von dem angeregten allgemeinern Widerstreit abshangen; und erst, wenn wir von der eigenthümlichen Natur der philosophischen Erkenntniß mehr werden berührt haben, können wir auf die Seiten mehr eingehen, die sich mehr auf die äußere Eristenz und äußere Geschichte der Philosophie beziehen.

Was aber die Vergleichung der Geschichte der Religion mit der Geschichte der Philosophie in Ansehung des innern Inshaltes betrifft, so wird der lettern nicht, wie der Religion, eine von Ansang an festbestimmte Wahrheit als Inhalt zugesstanden, der, als unveränderlich, der Geschichte entnommen wäre. Der Inhalt des Christenthums aber, der die Wahrheit ist, ist als solche unverändert geblieben, und hat darum keine, oder so gut als keine Geschichte weiter. <sup>1</sup> Bei der Religion fällt dasher der berührte Widerstreit, nach der Grundbestimmung, wodurch sie Christenthum ist, hinweg. Die Verirrungen aber und Zussätze machen keine Schwierigkeit; sie sind ein Veränderliches, und ihrer Natur nach ganz ein Geschichtliches.

Die anderen Wissenschaften, zwar haben auch dem Inshalte nach eine Geschichte: sie enthält einen Theil, welcher Beränderungen desselben, Aufgeben von Sätzen, die früher gegolten haben, zeigt. Allein ein großer, vielleicht der größere Theil des Inhalts ist von der Art, daß er sich erhalten hat; und das Neue, was entstanden ist, ist nicht eine Beränderung des frühern Gewinns, sondern ein Zusatz und eine Bermehrung desselben. Diese Wissenschaften schreiten durch eine Iurtaposistion sort. Es berichtigt sich wohl Manches im Fortschritte der Mineralogie, Botanik u. s. f. an dem Vorhergehenden; aber

<sup>1</sup> S. Marheinete: Lehrbuch bes chriftlichen Glaubens und Lebens. Berlin 1823. §. 133-134.

ver allergrößte Theil bleibt bestehen, und bereichert sich ohne Beränderung durch das Neuhinzukommende. Bei einer Wissenschaft, wie die Mathematik, hat die Geschichte, was den Inhalt betrifft, vornehmlich nur das erfreuliche Geschäft, Erweiterungen zu erzählen; und die Elementargeometrie z. B. kann in dem Umfang, welchen Euklid dargestellt hat, von da an als geschichtslos geworden angesehen werden.

Die Geschichte ber Philosophie bagegen zeigt weber bas Berharren eines zusatzlosen, einfachern Inhalts, noch nur den Berlauf eines ruhigen Ansetzens neuer Schätze an die bereits erworbenen; sondern sie scheint vielmehr das Schauspiel nur immer sich erneuernder Veränderungen des Ganzen zu geben, welche zuletzt auch nicht mehr das bloße Ziel zum gemeinsamen Bande haben: vielmehr ist es der abstracte Gegenstand selbst, die versnünstige Erfenntniß, welche entschwindet, und der Bau der Wissenschaft muß zuletzt mit der leeren Stätte die Prätension und den eitel gewordenen Namen der Philosophie theilen.

### 1. Gewöhnliche Vorstellungen über die Geschichte der Philosophie.

Es bieten sich hier sogleich die gewöhnlichen oberflächlichen Borstellungen über diese Geschichte dar, welche zu erwähnen und zu berichtigen sind. Ueber diese sehr geläusigen Ansichten, die Ihnen, meine Herren, ohne Zweisel auch befannt sind (denn es sind in der That die nächsten Resterionen, die bei dem ersten bloßen Gedanken einer Geschichte der Philosophie durch den Kopf lausen können), will ich kurz das Nöthige äußern; und die Erstlärung über die Verschiedenheit der Philosophien wird uns dann weiter in die Sache selbst hineinsühren.

a. Die Geschichte ber Philosophie als Borrath von Meinungen.

Geschichte schließt nämlich beim ersten Anschein sogleich dieß ein, daß sie zufällige Ereignisse ber Zeiten, der Bölfer und

Individuen zu erzählen habe, zufällig theils ihrer Zeitfolge nach, theils aber ihrem Inhalte nach. Bon der Zufälligkeit in Ansehung der Zeitfolge ist nachher zu sprechen. Den Begriff, mit dem wir es zuerst zu thun haben wollen, geht die Zufälligkeit des Inhalts an; — das ist der Begriff zufälliger Handlungen. Der Inhalt aber, den die Philosophie hat, sind nicht äußerliche Handlungen noch Begebenheiten der Leidenschaften und des Glück, sondern es sind Gedanken. Zufällige Gedanken aber sind nichts Anderes, als Meinungen; und philosophische Meinungen heißen Meinungen über den näher bestimmten Inhalt und die eigensthümlicheren Gegenstände der Philosophie, über Gott, die Natur, den Geist.

Somit ftogen wir benn sogleich auf die fehr gewöhnliche Ansicht von ber Geschichte ber Philosophie, daß sie nämlich ben Borrath von philosophischen Meinungen herzuerzählen habe, wie fie sich in der Zeit ergeben und dargestellt haben. Wenn glimpflich gesprochen wird, so heißt man biefen Stoff Meinungen; bie es mit gründlicherem Urtheile ausbrücken zu können glauben, nennen diese Geschichte eine Gallerie ber Narrheiten sogar, ober wenigstens ber Verirrungen bes sich ins Denken und in die bloßen Begriffe vertiefenden Menichen. Man fann folche Unficht nicht nur von Solchen hören, die ihre Unwiffenheit in ber Philosophie bekennen (fie bekennen fie, benn biese Unwissenheit foll nach der gemeinen Vorstellung nicht hinderlich senn, ein Ur theil darüber zu fällen, mas an der Philosophie sei, - im Gegentheil halt fich Jeber für ficher, über ihren Werth und ihr Wefen boch urtheilen zu können, ohne etwas von ihr zu verstehen), fondern auch von Solchen, welche felbst Beschichte ber Philosophie schreiben und geschrieben haben. Diese Beschichte, so als eine Berergablung von vielerlei Meinungen, wird auf biefe Beife eine Sache einer mußigen Neugierbe, ober, wenn man will, ein Interesse ber Gelehrsamkeit. Denn bie Gelehrsamkeit befteht vorzüglich barin, eine Menge unnüger Sachen zu wissen

b. h. folcher, die sonst keinen Gehalt und kein Interesse in ihe nen selbst haben, als dieß, daß man eben die Kenntniß derselsben habe.

Jeboch meint man zugleich einen Nuten bavon zu haben, auch verschiedene Meinungen und Gedanken Anderer kennen zu lernen: es bewege die Denkkraft, führe auch auf manchen guten Gedanken, d. i. es veranlasse etwa auch wieder, eine Meinung zu haben, und die Wissenschaft bestehe darin, daß sich so Meinungen aus Meinungen fortspinnen.

Wenn die Geschichte der Philosophie nur eine Gallerie von Meinungen — obzwar über Gott, über das Wesen der natürlichen und geistigen Dinge — ausstellte: so würde sie eine sehr überslüssige und langweilige Wissenschaft seyn, man möchte auch noch so viele Nuzen, die man von solcher Gedankendewegung und Gelehrsamseit ziehen solle, herbeibringen. Was kann unmüter seyn, als eine Reihe bloßer Meinungen kennen zu lernen? was gleichgültiger? Schriftstellerische Werke, welche Geschichten der Philosophie in dem Sinne sind, daß sie die Ideen der Philosophie in der Weise von Meinungen aussühren und behandeln, braucht man nur leicht anzusehen, um zu sinden, wie dürr und ohne Interesse das Alles ist.

Eine Meinung ist eine subjective Vorstellung, ein beliebisger Gedanke, eine Einbildung, die ich so oder so, und ein Ansberer anders haben kann: eine Meinung ist mein, sie ist nicht ein in sich allgemeiner, an und für sich sepender Gedanke. Die Philosophie aber enthält keine Meinungen; denn es giebt keine philosophische Meinungen. Man hört einem Menschen, und wenn es auch selbst ein Geschichtschreiber der Philosophise wäre, sogleich den Mangel der ersten Bildung an, wenn er von philosophischen Meinungen spricht. Die Philosophie ist objective Wissenschaft der Wahrheit, Wissenschaft ihrer Nothwendigkeit, begreisendes Erkennen, kein Meinen und kein Ausspinnen von Meinungen.

Die weitere eigentliche Bebeutung von folder Borftellung ift bann, bag es nur Meinungen find, von benen wir die Renntniß erhalten; wobet auf Meinung ber Accent gelegt wird. Das, was ber Meinung gegenüber steht, ift nun bie Wahrheit; Wahrheit ift es, por der die Meinung erbleicht. Wahrheit aber ist auch bas Wort, bei bem bie ben Kopf abwenden, welche nur Meinungen in der Geschichte der Philosophie suchen, überhaupt meinen, es seven nur folche in ihr zu finden. Es ift ein Antagonism von zweierlei Seiten, welchen bie Philosophie hier erfährt. Einerseits erklarte bie Frommigkeit bekanntlich bie Bernunft ober bas Denken für unfähig, bas Wahre zu erkennen: im Gegentheil führe die Vernunft nur auf ben Abgrund bes Bweifels, und auf Selbstdenken muffe Verzicht gethan und die Bernunft unter ben blinden Autoritätsglauben gefangen genommen werben, um zur Wahrheit zu gelangen. Vom Verhältniß ber Religion zur Philosophie und ihrer Geschichte werben wir nachher reden. Dagegen ift es andererseits ebenso befannt, baß bie fogenannte Bernunft fich geltend gemacht, ben Glauben aus Autorität verworfen hat, und bas Christenthum vernünftig machen wollte: so daß durchaus nur die eigene Einsicht, die eigene Ueberzeugung verpflichtend für mich seb, etwas anzuerkennen. Aber wunderbarer Weise ift auch diese Behauptung des Rechts ber Vernunft dahin umgeschlagen, dieß zum Resultate zu haben, daß die Vernunft nichts Wahres erkennen fonne. sogenannte Vermunft befämpfte einerseits ben religiösen Glauben in Namen und Kraft ber benkenben Vernunft, und zugleich ist sie ebenso gegen die Vernunft gekehrt und Feindin ber mahren Vernunft; fie behauptet gegen biese bie innere Ahnung, bas Gefühl, und macht so bas Subjective zum Maßstabe bes Geltenden, nämlich eine eigene Ueberzeugung, wie jeder sie fich in feiner Subjectivität aus und in sich felber mache. Solche eigene Ueberzeugung ist nichts Anderes, als die Meinung, welche das burch zum Letten für die Menschen geworben ift.

Wenn wir von bem anfangen, worauf wir in ber nächsten Borftellung stoßen, so können wir nicht umbin, diefer Anficht in der Geschichte der Philosophie sogleich zu erwähnen; sie ist ein Refultat, das in der allgemeinen Bildung burchgebrungen ift, gleichsam bas Vorurtheil und ein wahrhaftes Zeichen unserer Beit: ber Grundsat, in bem man fich gegenseitig verfteht und erkennt, eine Boraussetzung, die als ausgemacht gilt, und allem übrigen wiffenschaftlichen Treiben zu Grunde gelegt wird. ber Theologie ift es nicht so fehr bas Glaubensbefenntniß ber Rirche, welches als Lehre bes Christenthums gilt; sondern Jeder mehr ober weniger macht sich eine eigene christliche Lehre zurecht nach seiner lleberzeugung, ein Anderer nach anderer Ueberzeugung. Ober wir sehen oft die Theologie geschichtlich getrieben, indem der theologischen Wissenschaft das Interesse gegeben wird, bie verschiedenen Meinungen fennen zu lernen: und eine ber erften Früchte biefer Kenntnifnahme foll die fein, alle Ueberzeugungen zu ehren, und fie für etwas zu nehmen, bas Jeber nur mit fich auszumachen habe. Das Biel, die Wahrheit zu erkennen, ift auch dann aufgegeben. Gigene Ueberzeugung ift allerbings das Lette und absolut Wesentliche, was die Vernunft und thre Philosophie, nach der Seite der Subjectivität, zur Erkenntniß Aber es ist ein Unterschied, ob die Ueberzeugung auf Gefühlen, Ahnungen, Anschauungen u. s. f., auf. subjectiven Gründen, überhaupt auf ber Besonderheit bes Subjects beruht: ober ob auf bem Gebanken, und sie aus ber Einsicht in ben Begriff und die Natur ber Sache hervorgeht. Auf jene erftere Beise ift die Ueberzeugung nun die Meinung.

Den Gegensatz zwischen Meinung und Wahrheit, der sich setzt scharf herausstellt, erhlicken wir auch schon in der Bildung der sofratisch-platonischen Zeit, einer Zeit des Verderbens des griechischen Lebens, als den platonischen Gegensatz von Meinung (doza) und Wissenschaft (Excornun). Es ift derselbe Gegensatz, den wir in der Zeit des Untergangs des Römischen öffent-

lichen und politischen Lebens unter Augustus und in der Kolge seben, wo Epifureismus und Gleichgültigfeit gegen die Philosophie fich breit machten; in welchem Sinne Bilatus, als Chriftus fagte, "Ich bin gefommen in die Welt, die Wahrheit zu verfünden," erwiderte, "Bas ift Bahrheit?" Das ift vornehm gesprochen, und heißt so viel: "Diese Bestimmung Wahrheit ift ein Abgemachtes, mit bem wir fertig find; wir find weiter, wir wissen, Wahrheit zu erkennen, bavon fann nicht mehr die Rebe sen; wir find barüber hinaus." Wer bieß aufstellt, ift in ber That barüber hinaus. Wenn man bei ber Geschichte ber Philosophie von biesem Standpunkt ausgeht, so ware bieß ihre gange Bedeutung, nur Particularitäten Anderer, beren Jeber eine andere hat, kennen zu lernen: Eigenthümlichkeiten, die mir also ein Fremdes find, und wobei meine benkende Vernunft nicht frei, nicht dabei ift, die mir nur ein außerer, tobter, historischer Stoff find, eine Maffe in fich selbst eitlen Inhalts; und fich so in Gitelem befriedigen, ift felbft nur subjective Gitelfeit.

Dem unbefangenen Menschen wird die Wahrheit immer ein großes Wort bleiben und bas Berg fchlagen laffen. Was min bie Behauptung betrifft, daß man die Wahrheit nicht erkennen könne, so kommt fie in ber Geschichte ber Philosophie selbst vor, wo wir fie benn auch naher betrachten werben. Hier ift nur gu erwähnen, daß, wenn man diefe Boraussehung gelten läßt, wie 3. B. Tennemann, es nicht zu begreifen ift, warum man fich um die Philosophie noch befümmert; benn jede Meinung behauptet bann fälschlich, die Wahrheit zu haben. 3ch berufe mich hierbei porläufig auf bas alte Vorurtheil, daß im Wiffen Wahrheit fen, daß man aber vom Wahren nur insofern wisse, als man nachbenke, nicht so wie man gehe und stehe: daß die Wahrheit nicht erkannt werbe im unmittelbaren Wahrnehmen und Anschauen, weder in der außerlich sinnlichen, noch in der intellectuellen Auschauung (benn jebe Anschauung ift als Anschauung finnlich), fondern nur durch die Mühe des Denkens.

b. Erweis der Richtigfeit ber philosophischen Erstenntnif durch die Geschichte ber Philosophie felbft.

Nach einer andern Seite hin bangt aber mit jener Vorstellung von der Geschichte der Philosophie eine andere Kolge ausam= men, die man, wie man will, für einen Schaben ober einen Rugen ansehen kann. Rämlich beim Anblid von so mannigfaltigen Deimungen, von fo vielerlei philosophischen Spftemen gerath man in bas Gebrange, ju welchem man fich halten folle. Dan fieht, über die großen Materien, zu benen sich der Mensch hingezogen fühlt, und beren Erfenntniß die Philosophie gewähren wolle, ha= · ben sich die größten Geister geirrt, weil sie von Andern widerlegt worben find. "Da bieses so großen Geistern widersahren ift, wie kann ego homuncio ba entscheiben wollen?" Folge, die aus der Berschiedenheit der philosophischen Systeme gezogen wirb, ift, wie man meint, ber Schaben in ber Sache, zugleich ist sie aber auch ein subjectiver Rugen. Denn biese Berschiedenheit ist die gewöhnliche Ausrede — für die, welche mit Rennermiene fich das Ansehen geben wollen, fie intereffiren fich für die Philosophie — dafür, daß fie bei biesem angeblichen guten Willen, ja bei zugegebener Rothwendigkeit ber Bemuhung um diefe Wiffenschaft, doch in der That sie ganglich vernachläffi-Aber diese Berschiedenheit ber philosophischen Systeme ift weit entfernt, fich für eine bloße Ausrede zu nehmen. gilt vielmehr für einen ernfthaften, wahrhaften Grund gegen ben Ernft, ben bas Philosophiren aus seiner Beschäftigung macht, als eine Rechtfertigung, fich nicht mit ihr zu befaffen, und als eine selbst unwiderlegbare Instanz über bie Bergeblichkeit bes Bersuchs, die philosophische Erfenntniß der Wahrheit erreichen zu wollen. Wenn aber auch zugegeben wird, "die Philosophie solle eine wirkliche Wissenschaft senn, und Eine Philosophie werde wohl die mahre seyn: so entstehe die Frage, aber welche? woran foll man sie erkennen? Jebe versichere, sie sen die mahre: jede felbst gebe andere Zeichen und Kriterien an, woran man die

Wahrheit erkennen folle; ein nüchternes, besonnenes Denken muffe baher Anstand nehmen, sich zu entscheiden."

Dieß ist bas weitere Interesse, welches bie Geschichte ber Philosophie leisten soll. Cicero (De natura Deorum I., 8. sqq.) aiebt eine in solcher Absicht verfaßte, höchst schludrige Geschichte ber philosophischen Gebanken über Gott. Er legt fie einem Epifureer in ben Mund, wußte aber nichts Befferes barauf zu fa= . gen; es ift also feine Anficht. Der Epifureer fagt, man fen gu feinem bestimmten Begriff gefommen. Der Erweis, daß das Bestreben der Philosophie nichtig sen, wird sogleich aus der allgemeinen oberflächlichen Ansicht ber Geschichte ber Philosophie geführt: ber Erfolg ber Geschichte zeige fich als eine Entstehung ber manniafaltiaften Gedanken ber vielfachen Philosophien, Die einander entgegengesett find, sich widersprechen und widerlegen. Dieß Kactum, welches nicht zu läugnen ift, scheint bie Berechtigung, ja bie Aufforderung zu enthalten, die Worte Christi auch auf bie Bhilosophien anzuwenden und zu sagen: "Laß die Todten ihre Tobten begraben, und folge mir nach." Das Ganze ber Geschichte ber Philosophie ware hiernach ein Schlachtfelb, nur bebeckt mit ben Gebeinen ber Tobten, — ein Reich nicht mur verftorbener, leiblich vergangener Individuen, fondern widerlegter, geiftig vergangener Systeme, beren jebes bas andere tobt gemacht, begraben hat. Statt "Folge mir nach," mußte es freilich in diesem Sinne vielmehr heißen: "Folge dir selbst nach;" b. h. halte dich an deine etgene Ueberzeugung, bleibe bei beiner eigenen Meinung fteben. Warum bei einer fremben?

Es geschieht freisich, daß eine neue Philosophie auftritt, welche behauptet, daß die anderen nichts gelten; und zwar tritt jede Philosophie mit der Prätension auf, daß durch sie die vorhergehenden Philosophien nicht nur widerlegt, sondern ihrem Mangel abgeholsen und das Rechte endlich gefunden sey. Aber der frühern Ersahrung gemäß zeigt sich vielmehr, daß auf solche Philosophie gleichsalls andere Worte der Schrift anwendbar sind,

vie der Apostel Petrus zu Ananias spricht: "Siehe, die Füße berer, die dich hinaustragen werden, stehen schon vor der Thüre." Siehe, die Philosophie, wodurch die beinige widerlegt und versträngt werden wird, wird nicht lange ausbleiben, so wenig als sie bei jeder andern ausgeblieben ist.

c. Erflärungen über die Berschiedenheit ber Phi-

Es ift allerdings eine genug gegründete Thatsache, daß es verschiedene Philosophien giebt und gegeben hat; die Wahrheit aber ift Eine, diefes unüberwindliche Gefühl ober Glauben hat ber Instinct der Vernunft. "Also fann auch nur Eine Philosophie bie wahre senn, und weil sie so verschieden sind, so muffen" schließt man - "die übrigen nur Irrthumer fenn; aber jene Gine au senn, versichert, begründet, beweist eine jede von sich." Dieß ift ein gewöhnliches Rasonnement, und eine richtig scheinenbe Ginficht bes nüchternen Denkens. Was nun die Nüchternheit bes Denkens, biefes Schlagwort, betrifft: fo wiffen wir von ber Rüchternheit aus ber täglichen Erfahrung, daß, wenn wir nüchtern find, wir uns augleich damit ober gleich darauf hungrig fühlen. nüchterne Denken aber hat bas Talent und Befchid, aus feiner Rüchternheit nicht jum Sunger, jum Verlangen überzugehen, fondern in fich fatt zu fenn und zu bleiben. Damit verrath fich biefes Denken, bas jene Sprache spricht, baß es tobter Verstand ift; benn nur das Todte ift nüchtern, und ift und bleibt babei zugleich fatt. Die physische-Lebendigkeit aber, wie die Lebendigfeit des Beiftes, bleibt in der Nüchternheit nicht befriedigt, sonbern ift Trieb, geht über in ben Hunger und Durft nach Wahrbeit, nach Erkenntniß berfelben, bringt nach Befriedigung bieses Triebes, und läßt sich nicht mit folchen Reflerionen, wie jene ift, abspeisen und erfättigen.

Was aber näher über biese Resterion zu sagen ist, wäre schon zunächst bieß, daß so verschieden die Philosophien wären, sie doch dieß Gemeinschaftliche hätten, Philosophie zu senn. Wer

also irgend eine Philosophie studirte oder inne hätte, wenn es anders eine Philosophie ist, hätte damit doch Philosophie inne. Jenes Ausreden und Rasonnement, das sich an die blosse Bersschiedenheit sesthält, und aus Esel oder Bangigseit vor der Besonderheit, in der ein Allgemeines wirklich ist, nicht diese Allgesmeinheit ergreisen oder anerkennen will, habe ich anderswo<sup>1</sup> mit einem Kranken verglichen, dem der Arzt Obst zu essen anräth, und dem man Kirschen oder Pflaumen oder Trauben vorset, der aber in einer Pedanterei des Berstandes nicht zugreist, weil keine dieser Früchte Obst sey, sondern die eine Kirschen, die andere Pflaumen oder Trauben.

Aber es kommt wesentlich darauf an, noch eine tiesere Einssicht darein zu haben, was es mit dieser Verschiedenheit der phislosophischen Systeme für eine Bewandniß habe. Die philosophische Erkenntniß dessen, was Wahrheit und Philosophie ist, läßt diese Verschiedenheit selbst als solche noch in einem ganz andern Sinne erkennen, als nach dem abstracten Gegensaße von Wahrheit und Irrthum. Die Erläuterung hierüber wird und die Vedeutung der ganzen Geschichte der Philosophie ausschließen. Wir müssen dieß begreislich machen, daß diese Mannigsaltigseit der vielen Philosophien nicht nur der Philosophie selbst — der Wegslichseit der Philosophie — keinen Eintrag thut: sondern daß solche Mannigsaltigseit zur Eristenz der Wissenschaft der Philosophie schlechsterdings nothwendig ist und gewesen ist, daß sie ihr wesentlich ist.

Bei dieser Betrachtung gehen wir freilich davon aus, daß die Philosophie das Ziel habe, die Wahrheit denkend, begreisend zu ersassen, nicht, dieß zu erkennen, daß nichts zu erkennen sen, wenigstens, daß die wahre Wahrheit nicht zu erkennen sen, sondern nur eine zeitliche, endliche Wahrheit (d. h. eine Wahrheit, die zugleich auch ein Richtwahres ist): serner, daß wir es in der Geschichte der Philosophie mit der Philosophie selbst zu thun haben.

Bergleiche Begels Berte, Bb. VI., §. 13., S. 21-22.

Die Thaten ber Geschichte ber Philosophie sind keine Abentheuer, so wenig als die Weltgeschichte nur romantisch ist; sie sind nicht nur eine Sammlung von zufälligen Begebenheiten, Fahrten irrender Ritter, die sich für sich herumschlagen, absichtsloß abmühen, und deren Wirksamkeit spurloß verschwunden ist. Eben so wenig hat sich hier Einer etwas ausgeklügelt, dort ein Anderer nach Willfür; sondern in der Bewegung des denkenden Geistes ist wesentlich Zusammenhang, und es geht darin vernünftig zu. Mit diesem Glauben an den Weltgeist müssen wir an die Geschichte und ins Besondere an die Geschichte der Philosophie gehen.

# 2. Erlänterungen für die Begriffsbestimmung der Geschichte der Philosophie.

Der vorhin ichon angeführte Sat, daß die Wahrheit nur Eine ift, ift noch abstract und formell. Im tiefern Sinne ift es ber Ausgangspunkt: bas Ziel ber Philosophie aber, biese Gine Wahrheit zugleich als die Quelle zu erkennen, aus der alles Unbere, alle Befete ber Natur, alle Erscheinungen bes Lebens und Bewußtseyns nur abfließen, von ber fie nur Wiederscheine find, ober alle diese Besetze und Erscheinungen, auf anscheinend umgekehrtem Wege, auf jene Gine Quelle gurudzuführen, aber um fie aus ihr zu begreifen, b. h. ihre Ableitung baraus zu er-Das Wesentlichste ift also vielmehr, zu erkennen, baß bie Eine Wahrheit nicht ein nur einfacher, leerer, sondern ein in fich bestimmter Gebanke ift. Bum Behufe biefer Erkenntniß muffen wir uns auf einige abstracte Begriffe einlaffen, die als folche gang allgemein und troden find, nämlich bie zwei Bestimmungen . von Entwidelung und von Concretem. Ja, wir konnen bas, worauf es hier ankommt, in die einzige Bestimmung der Entwikfelung aufammenfaffen; wenn uns diese beutlich wird, so wird alles Uebrige sich von selbst ergeben und folgen. Das Product bes Denkens ift das Gedachte überhaupt; ber Gedanke ist aber

noch formell, Begriff ber schon mehr bestimmte Gedanke, Ibee endlich der Gedanke in seiner Totalität und anundfürsichsehnen Bestimmung. Die Ibee ist damit aber das Wahre, und allein das Wahre; wesentlich ist es nun die Natur der Ibee, sich zu entwickeln und nur durch die Entwickelung sich zu erfassen, — zu werden, was sie ist. Daß die Ibee sich erst zu dem machen muß, was sie ist, scheint zunächst ein Widerspruch; sie ist, was sie ist, könnte man sagen.

#### a. Der Begriff ber Entwidelung.

Entwicklung ist eine bekannte Vorstellung; es ist aber das Eigenthümliche der Philosophie, das zu untersuchen, was man sonst für bekannt hält. Was man unbesehen handhabt und gebraucht, womit man sich im Leben herumhilft, ist gerade das Unbekannte, wenn man nicht philosophisch gebildet ist. Die weitere Erörterung dieser Begriffe gehört in die logische Wissenschaft.

Um zu faffen, was Entwickeln ift, muffen zweierlet - fo ju fagen - Buftande unterschieden werden: ber eine ift bas, was als Anlage, Bermögen, das Ansichseyn (wie ich es nenne), potentia, dévauig befannt ift; die zweite Bestimmung ift bas Kürsichsenn, die Wirklichkeit (actus, erégyeia). Wenn wir g. B. sagen, ber Mensch ift von Natur vernünftig, so hat er bie Bernunft nur in ber Anlage, im Reime; in biesem Sinne hat ber Mensch Bernunft, Verstand, Phantasie, Wille so wie er geboren, ja felbst im Mutterleibe. Indem bas Kind aber so nur bas Bermögen ober die reale Möglichkeit ber Bernunft hat, so ift es fo gut, als hatte es feine Vernunft; fie exiftirt noch nicht an ihm, benn es vermag noch nichts Bernünftiges ju thun und hat tein vernünftiges Bewußtseyn. Erft indem, was der Mensch so an sich ist, für ihn wird, - also die Vernunft für sich: hat bann ber Mensch Wirklichkeit nach irgend einer Seite, ist wirklich vernünftig, und nun für die Bernunft.

Was heißt dieß näher? Was an sich ist, muß dem Mensichen zum Gegenstand werden, zum Bewußtseyn kommen; so Gesch. b. Abil. 2. Aus.

wird es für ben Menschen. Bas ihm Gegenstand geworben, ift baffelbe, was er an fich ift; burch bas Gegenständlich-Werben biefes Ansichsenns wird ber Mensch erft für sich selbst, ift verdoppelt, ift erhalten, nicht ein Anderer geworben. Der Menfch ift g. B. benfend, und bann benkt er ben Gebanken; auf biefe Beife ift im Denken nur bas Denken Gegenstand, die Bermunftigkeit producirt Bermunftiges, bie Vernunft ift ihr eigener Gegenstand. Daß bas Denken bann auch zur Unvernunft herabfallen fann, ift eine weitere Betrachtung, die uns hier nicht angeht. Wenn aber zunächft ber Mensch, ber an sich vernünftig ift, nicht weiter gekommen zu sehn scheint, nachdem er für fich vernünftig geworben ift, ba bas Aufich fich nur erhalten hat, so ift ber Unterschied bennoch ein gang ungeheurer; es kommt kein neuer Inhalt heraus, und boch ist diese Form des Kürsichseyns ein ungeheurer Unterschied. Unterschiede beruht der ganze Unterschied ber Entwickelungen ber Weltgeschichte. Hieraus erklärt sich allein, warum, ba alle Menschen von Ratur vernünftig find, und bas Formelle biefer Bernunftigkeit eben bieß ift, frei zu fenn, bennoch bei vielen Bolkern Sklaverei gewesen und jum Theil noch vorhanden ift, die Bolfer aber bamit zufrieden waren. Der einzige Unterschied zwischen ben Afrikanischen und Afiatischen Bölkern einerseits, und ben Grieden, Römern und ber mobernen Zeit andrerseits ift nämlich ber, daß biefe wiffen und es für fie ift, daß fie frei find: jene aber es nur find, ohne ju wiffen, daß fie es find, ohne also als frei zu eriftiren. Dieß macht die ungeheure Aenberung bes Bu-Alles Erkennen und Lernen, die Wiffenschaft und standes aus. felbst das Handeln beabsichtigt weiter nichts, als das, was innerlich oder an sich ift, aus sich heraus zu ziehen, und somit fich gegenständlich zu werden.

Indem das Ansich in die Existenz tritt, geht es zwar in die Beränderung über, bleibt aber zugleich Eins und Dasselbe; denn es regiert den ganzen Berlauf. Die Pflanze z. B. verliert sich nicht in blose ungemessene Beränderung. Ans ihrem Keime,

bem zunächst nichts anzusehen ift, kommt Bielfaches hervor, bas aber Alles schon, wenngleich nicht entwickelt, sonbern eingehüllt und ibeell in ihm enthalten ift. Der Grund dieses fich Heraussegens in die Eriftenz ift, daß ber Reim es nicht aushalten kann, nur an sich zu sehn, sondern ben Trieb hat, sich zu entwideln, indem er der Widerspruch ift, daß er nur an fich ift und es boch nicht senn soll. Dieses Außersichkommen sett sich aber ein Ziel, und die höchste Vollendung besselben, das vorherbestimmte Ende ift die Frucht: d. h. die Hervorbringung des Reims. bie Rudfehr jum erften Zuftande. Der Reim will fich nur felbft hervorbringen, was in ihm ift, auseinanderseten, um bann wieber zu fich selbst zuruckzukehren, und sich in die Einheit zuruckzunehmen, von ber er ausgegangen war. Bei ben natürlichen Dingen ift es freilich ber Fall, baß bas Subject, was angefangen hat, und bas Eriftirenbe, welches ben Schluß macht, - bort ber Same, hier die Frucht, - zweierlei Individuen find; die Berdoppelung hat das scheinbare Resultat, in zwei Individuen ju zerfallen, die aber bem Inhalte nach Daffelbe find. find im animalischen Leben Eltern und Kinder verschiedene Inbividuen, obgleich von berfelben Natur.

Im Geiste ist es nun anders; er ist Bewußtseyn, frei, darum, daß in ihm Anfang und Ende zusammenfällt. Wie der Keim in der Natur, so nimmt zwar auch der Geist, nachdem er sich zu einem Andern gemacht, sich wieder in die Einheit zusammen; aber was an sich ist, wird für den Geist, und so wird er für sich selbst. Die Frucht und der neue in ihr enthaltene Same wird dagegen nicht für den ersten Keim, sondern nur für und; beim Geiste ist Beides nicht nur an sich dieselbe Natur, sondern es ist ein Fürseinanderseyn, und eben damit ein Fürsichseyn. Das, für welches das Andere ist, ist dasselbe, als das Andere; nur dadurch ist der Geiste bei sich selbst in seinem Andern. Die Entwickelung des Geistes besteht also darin, daß das Herausgehen und Sichausseinanderlegen desselben zugleich sein Jusichsommen ist.

Dieß Beisichsenn bes Beistes, dieß Zusichselbstkommen befselben kann als sein höchstes, absolutes Ziel ausgesprochen werben; mir bieß will er, und nichts Anderes. Alles, was im Himmel und auf Erden geschieht, - ewig geschieht, - bas Leben Gottes, und Alles, was zeitlich gethan wird, strebt nur banach hin, daß der Geift sich erkenne, sich sich selber gegenständlich mache, sich finde, für sich selber werde, sich mit sich zusammenschließe; er ist Verdoppelung, Entfremdung, aber um sich felbst finden zu können, um zu sich felbst kommen zu können. Rur badurch erreicht ber Geift seine Freiheit; benn frei ift, was nicht auf ein Anderes sich bezieht, noch von ihm abhängig ist. Rur hier tritt wahrhaftes Eigenthum, nur hier wahrhafte eigene Ueberzeugung ein; in allem Andern, als im Denken, kommt ber Geist nicht zu bieser Freiheit. 3. B. im Anschauen, in ben Gefühlen finde ich mich bestimmt, bin nicht frei, sondern bin fo, wenn ich auch ein Bewußtseyn über biese meine Empfindung habe. Selbst im Willen hat man bestimmte Zwecke, ein beftimmtes Interesse; ich bin zwar frei, indem dieß das meinige ift: diese Zwede enthalten aber immer auch noch ein Anderes, ober ein Solches, welches für mich ein Anderes ift, wie Triebe, Neigungen u. f. w. Rur im Denken ist alle Fremdheit durch= sichtig, verschwunden; der Beift ift hier auf absolute Beise frei. Damit ist das Interesse der Idee, der Philosophie zugleich ausgesprochen.

b. Der Begriff bes Concreten.

Bei der Entwickelung kann man fragen: Was entwickelt sich? was ist der absolute Inhalt? Die Entwickelung stellt man sich als eine formelle Thätigkeit ohne Inhalt vor. Die That hat aber keine andere Bestimmung, als die Thätigkeit; und durch diese ist die allgemeine Beschassenheit des Inhalts schon bestimmt. Denn Ansichsenn und Fürsichsenn sind die Momente der Thätigkeit: die That aber ist eben dieß, solche unterschiedene Momente in sich zu enthalten. Die That ist dabei wesentlich Eines; und

biesc Einheit Unterschiedener ist eben das Concrete. Nicht nur die That ist concret, sondern auch das Ansich, das Subject der Thätigkeit, welches anfängt; endlich das Product ist ebenso concret, als die Thätigkeit und das Beginnende. Der Gang der Entwickelung ist auch der Inhalt, die Idee selber, die eben darin besteht, daß wir Eines und ein Anderes haben, und Beide Eins sind, welches das Dritte ist, indem das Eine im Andern bei sich selbst, nicht außerhald seiner ist. So ist die Idee ihrem Inhalte nach in sich concret, so wohl an sich, als es auch ihr Interesse ist, daß für sie heraus sen, was sie an sich ist.

Es ist ein gewöhnliches Vorurtheil, daß die philosophische Wissenschaft es nur mit Abstractionen, mit leeren Allgemeinheiten zu thun habe: die Anschauung, unser empirisches Selbstbewußtsenn, unfer Selbstgefühl, bas Gefühl bes Lebens bagegen bas in sich Concrete, in sich bestimmte Reiche sei. In der That steht die Philosophie im Gebiete bes Gedankens, sie hat es daher mit Allgemeinheiten zu thun: ihr Inhalt ist abstract, aber nur ber Form, dem Elemente nach; in sich felbst ist aber die Idee wefentlich concret, benn sie ist die Einheit von unterschiedenen Bestimmungen. Es ift hierin, daß sich die Vernunfterkenntniß von ber bloßen Verftandeserkenntniß unterscheibet; und es ist bas Geschäft bes Philosophirens gegen ben Verstand, zu zeigen, baß das Wahre, die Idee nicht in leeren Allgemeinheiten besteht, sonbern in einem Allgemeinen, bas in fich felbst bas Besondere, bas Bestimmte ift. Ift bas Wahre abstract, so ist es unwahr. Die gefunde Menschenvernunft geht auf bas Concrete; erft die Reflexion des Verstandes ist abstracte Theorie, unwahr, nur im Ropfe richtig, auch unter Anderem nicht praktisch; die Bhilosophie ift bem Abstracten am feindlichsten, und führt zum Concreten zurud.

Berbinden wir den Begriff des Concreten mit dem der Entwitsklung, so haben wir die Bewegung des Concreten. Da das Ansich schon in sich selber concret ist, und wir nur das sehen, was an sich vorhanden: so kommt nur die neue Form hinzu, daß jeht als unterschieden

scheint, was vorher im ursprünglich Einen eingeschlossen war. Das Concrete foll für fich selbst werben; als Ansich ober Möglichkeit ist es aber nur in sich unterschieden, noch nicht als unterschieden geset, sondern noch in der Einheit. Das Concrete ist also einfach, und boch zugleich unterschieden. Dieser innere Widerspruch beffelben, ber ja eben selbst bas zur Entwidelung Treibende ift, bringt die Unterschiede jur Erifteng. Ebenso wiberfährt bem Unterschiede aber auch sein Recht, welches barin besteht, daß er zurückgenommen und wieder aufgehoben wird; benn seine Wahrheit ift nur, im Einen zu sehn. Damit ift Lebendigkeit, sowohl die natürliche, als die der Ibee, des Geistes in fich, gefest. Bare die Ibee abstract, so mare fie nur das höchste Befen, von bem weiter nichts gefagt werben fann; folder Gott ift aber ein Brobuct bes Verstandes ber modernen Welt. Das Wahre ist vielmehr Bewegung, Broces, aber barin Ruhe; ber Unterschied, indem er ist, ist nur ein verschwindender, wodurch die volle, concrete Einheit hervorgeht.

Aur weitern Erlauterung biefes Begriffs bes Concreten fonnen wir nun junachft finnliche Dinge als Beispiele anführen. Obgleich die Blume vielfache Qualitäten hat, als Geruch, Geschmad, Gestalt, Farbe u. f. f., so ift fie boch Eine: es barf nichts fehlen von diesen Qualitäten an biefem Blatte dieser Blume; jeder einzelne Theil des Blattes hat gleichfalls alle Eigenschaften, welche bas ganze Blatt. Ebenso enthält bas Gold in je-, dem seiner Bunkte alle seine Qualitäten ungetrennt und unge-Beim Sinnlichen läßt man es oft gelten, baß folches Berschiedenes zusammen ift; aber beim Geistigen wird bas Unterschiedene vornehmlich als entgegengesett gefaßt. Wir finden es nicht widersprechend und haben kein Arges baran, daß Geruch und Geschmack ber Blume, obgleich andere gegen einander, bennoch schlechthin in Einem sind; wir setzen sie nicht einander gegenüber. Underes bagegen findet ber Berftand und bas verftanbige Denken allerdings als unverträglich neben einander. Die Mate-

rie d. B. ift ausammengesetzt und ausammenhangend, oder ber Raum ift continuirlich und umunterbrochen: ebenfo tonnen wir bann Bunkte im Raum annehmen, die Materie zerschlagen, und so immer weiter ins Unenbliche theilen; man fagt bann, die Materie beftebe aus Atomen. Bunktualitäten, sen also nicht continuirlich. So haben wir die beiben Bestimmungen, Continuität und Bunttualität, in Einem, die ber Berftand als fich gegenseitig ausschließend nimmt: "Entweder ist die Materie schlechthin contimuirlich, ober punktuell;" fie hat aber in der That beide Beftimmungen. Ober wenn wir vom Geist des Menschen g. B. fagen, er habe Freiheit: so sest dann vornehmlich ber Verstand bie andere Bestimmung, hier die Rothwendigkeit, entgegen. "Wenn ber Geift frei ift, fo ift er nicht ber Nothwendigkeit unterworfen: und umgekehrt, wenn fein Wollen und Denken burch Rothwenbigfeit bestimmt ift, fo ift es nicht frei; Eins," fagt man, "schließt bas Andere aus." hier werden die Unterschiede als fich ausschließend, als nicht ein Coucretes bilbend genommen; aber das Wahre, ber Geift ift concret, und seine Bestimmungen Freiheit und Nothwendigkeit. So ift die höhere Einficht, daß ber Beift in feiner Rothwendigfeit frei ift, und nur in ihr feine Freiheit findet, wie seine Nothwendigkeit nur in seiner Freiheit rubt: nur wird es uns hier schwerer, als bei den natürlichen Dingen, die Einheit zu setzen. Die Freiheit fann bam aber auch abstracte Freiheit ohne Nothwendigkeit senn, diese falsche Freiheit ift die Willfür; und fie ift eben damit das Gegentheil ihrer felber, die bewußtlose Gebundenheit, eine leere Meinung von Freiheit, die bloß formelle Freiheit.

Das Dritte, die Frucht der Entwidelung, ist ein Resultat der Bewegung; insofern es aber nur Resultat Einer Stuse ist, so ist es, als das Letzte dieser Stuse, dann zugleich der Ansangs-punkt und das Erste einer andern Entwickelungsstuse. Göthe sagt daher mit Recht irgendwo: "Das Gebildete wird immer selbst wieder zu Stoff; die Materie, die, als gebildet, eine Form

hat, ist wieder Materie für eine neue Form. Den Begriff, in dem der Geist bei seinem Insichzehen sich erfaßt hat und der er ist, diese seine Bildung, dieß sein Seyn, von Neuem von ihm abgetrennt, macht er sich wieder zum Gegenstande und wendet von Neuem seine Thätigkeit darauf; und die Richtung seines Denkons darauf giebt demselben Form und Bestimmung des Gedankens. So sormirt dieß Thun das vorher Formirte weiter, giebt ihm mehr Bestimmungen, macht es bestimmter in sich, ausgebildeter und tieser. Diese Bewegung ist als concret eine Reihe von Entwickelungen, die nicht als gerade Linie ins abstract Unendliche hinaus, sondern als in sich selbst zurückschrender Kreis vorgestellt werden muß, welcher zur Peripherie eine große Menge von Kreisen hat, deren Ganzes eine große sich in sich zurückbeugende Folge von Entwickelungen ist.

c. Die Philosophie als Erkenntniß ber Entwidelung des Concreten.

Nachbem ich auf diese Weise die Natur des Concreten überhaupt erläutert, so setze ich über seine Bedeutung nun hinzu, daß das Wahre, so in sich selbst bestimmt, den Trieb hat, sich zu entwickeln; nur das Lebendige, das Geistige rührt sich in sich, entwickelt sich. Die Idee ist so, als concret an sich und sich entwickelnd, ein organisches System, eine Totalität, welche einen Reichthum von Stusen und Momenten in sich enthält. Die Philosophie ist nun für sich das Erkennen dieser Entwickelung, und ist als begreisendes Denken selbst diese denkende Entwickelung; se weiter diese Entwickelung gediehen, desto vollkommener ist die Philosophie.

Ferner geht diese Entwickelung nicht nach Außen, als in die Aeußerlichkeit, sondern das Auseinandergehen der Entwickelung ist eben so ein Gehen nach Innen; d. i. die allgemeine Idee bleibt zu Grunde liegen, und bleibt das Allumfassende und Unveränderliche. Indem das Hinausgehen der philosophischen Idee in ihrer Entwickelung nicht eine Beränderung, ein Werden

zu einem Andern, sondern ebenso ein Insichhineingehen, ein Sichinsichvertiesen ist: so macht das Fortschreiten die vorher allgemeine, unbestimmte Idee in sich bestimmter; weitere Entwickelung
der Idee oder ihre größere Bestimmung ist Ein und dasselbe.
Tiese scheint auf Intension zu deuten, aber hier ist das Extensivste auch das Intensivste; je intensiver der Geist ist, desto extensiver ist er, desto mehr hat er sich ausgebreitet. Die Extension als Entwickelung ist nicht eine Zerstreuung und Auseinanderfallen; sondern ebenso ein Zusammenhalt, der eben um so
kräftiger und intensiver, als die Ausbehnung, das Zusammengehaltene reicher und weiter ist. Das Größere ist hier die Stärke
des Gegensaßes und der Trennung; und die größere Macht überwindet die größere Trennung.

Dieß sind die abstracten Sate über die Natur ber Idee und ihrer Entwidelung, so ift die gebildete Philosophie in ihr felber beschaffen: es ift Eine Ibee im Ganzen und in allen ihren Gliedern, wie in einem lebendigen Individuum Ein Leben, Ein Puls durch alle Glieder schlägt. Alle in ihr hervortretenben Theile, und die Systematisation berfelben geht aus der Eis nen Idee hervor; alle biese Besonderen sind nur Spiegel und Abbilder diefer Einen Lebendigkeit, fle haben ihre Wirklichkeit nur in dieser Einheit: und ihre Unterschiede, ihre verschiedenen Bestimmtheiten ausammen, find selbst nur ber Ausbrud ber 3bee, und die in berselben enthaltene Form. So ift die Idee ber Mittelpunkt, ber zugleich die Veripherie ift, ber Lichtquell, ber in allen seinen Erpansionen nicht außer sich kommt, sondern gegenwärtig und immanent in fich bleibt; so ist fie bas Syftem ber Rothwendigkeit und ihrer eigenen Rothwendigkeit, die damit ebenso ihre Freiheit ift.

## 3. Resultate für den Begriff der Geschichte der Philosophie.

So ift die Philosophie Sustem in der Entwidelung, so ist es auch die Geschichte der Philosophie; und dieß ist der Hauptvunkt, der Grundbegriff, den diese Abhandlung dieser Geschichte darstellen wird. Um dieß zu erläutern, muß zuerst der Unterschied in Ansehung der Weise der Erscheinung bemerklich gemacht werben, der Statt finden kann. Das hervorgeben ber unterschiedenen Stufen im Fortschreiten bes Gebankens fann nämlich mit dem Bewußtsenn der Nothwendigkeit, nach der sich jede folgende ableitet, und nach der nur diefe Bestimmung und Gestalt hervortreten fann: ober es fann ohne dieß Bewußtseyn, nach Weise eines natürlichen, zufällig scheinenben Bervorgehens geschehen, so daß innerlich der Begriff zwar nach seiner Consequenz wirkt, aber diese Consequenz nicht ausgebrückt ist; wie in der Natur, in der Stuse der Entwickelung der Zweige, der Blätter, Bluthe, Frucht, jedes für fich hervorgeht, aber bie innere Ibee bas Leitende und Bestimmende dieser Aufeinanderfolge ift, — ober wie im Kinde nach einander die förperlichen Bermögen, und vornehmlich die geiftigen Thatigfeiten zur Erscheinung kommen, einfach und unbefangen, so daß die Eltern, die das erste Mal eine solche Erfahrung machen, wie ein Wunder vor sich sehen, wo das Alles herkommt, das, von Innen für sich ba, nunmehr sich zeigt, indem die ganze Kolge biefer Erscheimungen nur die Gestalt ber Aufeinanderfolge in der Zeit hat.

Die Eine Weise dieses Hervorgehens, die Ableitung der Gestaltungen, die gedachte, erkannte Nothwendigkeit der Bestimmungen darzustellen, ist die Aufgabe und das Geschäft der Phislosophie selbst; und indem es die reine Idee ist, auf die es hier ankommt, noch nicht die weiter besonderte Gestaltung derselben als Natur und als Geschäft der logischen Philosophie. Die

andere Weise aber, daß die unterschiedenen Stusen und Entwickelungsmomente in der Zeit, in der Weise des Geschehens, an diesen besondern Orten, unter diesem und jenem Bolk, unter diesen politischen Umständen und unter diesen Verwickelungen mit denselben hervortreten, kurz unter dieser empirischen Form: dieß ist das Schauspiel, welches uns die Geschichte der Philosophie zeigt. Diese Ansicht ist es, welche die einzig würdige für diese Wissenschaft ist; sie ist in sich durch den Vegriss der Sache die wahre, und daß sie der Wirklichkeit nach ebenso sich zeigt und bewährt, dieß wird sich durch das Studium dieser Geschichte selbst ergeben.

Nach dieser Idee behaupte ich nun, daß die Aufeinanderfolge ber Systeme ber Philosophie in ber Geschichte bieselbe ift, . als die Aufeinanderfolge in der logischen Ableitung der Begriffs= bestimmungen ber Ibee. Ich behaupte, daß wenn man die Grundbegriffe ber in ber Geschichte ber Philosophie erschienenen Shfteme rein beffen entkleibet, was ihre außerliche Gestaltung, ihre Anwendung auf bas Besondere, und bergleichen betrifft: so erhält man die verschiedenen Stufen ber Bestimmung ber 3bee felbst in ihrem logischen Begriffe. Umgekehrt, ben logischen Fortgang für fich genommen, so hat man barin nach seinen Sauptmomenten ben Fortgang ber geschichtlichen Erscheinungen; aber man muß freilich biefe reinen Begriffe in bem zu erkennen wiffen, mas die geschichtliche Gestalt enthält. Man kann meis nen, daß die Philosophie in den Stufen der Idee eine andere Ordnung haben muffe, als bie Ordnung, in welcher in ber Zeit biese Begriffe hervorgegangen sind; im Ganzen ift die Ordnung Ferner unterscheibet sich allerdings auch nach einer dieselbe. Seite die Folge, als Zeitfolge ber Geschichte, von ber Folge in ber Ordnung der Begriffe; wo diese Seite liegt, - dieß näher zu zeigen, wurde uns aber von unserem Zwede zu weit abführen.

Ich bemerke mur noch bieß, daß aus dem Gesagten erhellt, baß das Studium der Geschichte der Philosophie Studium der

Philosophie selbst ist, wie es benn nicht anders senn kann. Wer Geschichte ber Physik, Mathematik u. s. f. f. studirt, macht sich bamit ja auch mit ber Physik, Mathematik felbst bekannt. um in der empirischen Gestalt und Erscheinung, in der die Philosophie geschichtlich auftritt, ihren Fortgang als Entwickelung ber Ibee zu erkennen, muß man freilich die Erkenntniß ber Ibee schon mitbringen: so gut als man zur Beurtheilung ber mensch= lichen Sandlungen bie Begriffe von bem, was recht und gehorig ift, mitbringen muß. Sonft, wie wir bieß in so vielen Geschichten ber Philosophie sehen, bietet sich bem ideenlosen Auge freilich nur ein unordentlicher Saufe von Meinungen bar. Diefe Ibee Ihnen nachzuweisen, die Erscheinungen sonach zu erklären: bieß ift das Geschäft beffen, der bie Geschichte der Philosophie vorträgt, - bieß ber Grund, warum ich mich bamit abgebe, Vorlefungen darüber zu halten. Weil ber Beobachter ben Begriff ber Sache ichon mitbringen muß, um ihn in ihrer Ericheinung zu sehen, und ben Gegenstand wahrhaft auslegen zu fonnen: so burfen wir uns nicht wundern, wenn es so manche schaale Geschichte ber Philosophie giebt, in benen die Reihe der philosophischen Systeme als eine Reihe von bloßen Meinungen, Irrthumern, Gebankenspielen vorgestellt wird; Gebankenspielen, bie zwar mit großem Aufwand von Scharffinn, Anstrengung bes Geiftes und was man Alles über bas Formelle berfelben für Complimente fagt, ausgeheckt worden seven. Bei bem Mangel aber bes philosophischen Beiftes, ben solche Geschichtschreiber mitbringen, wie follten fie bas, was vernünftiges Denken ift, ben Inhalt, auffassen und barftellen können?

Aus dem, was über die formelle Natur der Idee angeseben worden ist, erhellt, daß nur eine Geschichte der Philosophie, als ein solches System der Entwickelung der Idee aufgefaßt, den Namen einer Wissenschaft verdient; eine Sammlung von Kenntnissen macht keine Wissenschaft aus. Nur so als durch die Vernunst begründete Folge der Erscheinungen, welche selbst

bas, was die Vernunft ist, zu ihrem Inhalte haben und es enthüllen, zeigt sich diese Geschichte selbst als etwas Vernünstiges; sie zeigt, daß sie eine vernünstige Begebenheit. Wie sollte das Alles, was in Angelegenheiten der Vernunft geschehen ist, nicht selbst vernünstig seyn? Es muß schon vernünstiger Glaube seyn, daß nicht der Zufall in den menschlichen Dingen herrscht; und es ist eben Sache der Philosophie, zu erkennen, daß, so sehr ihre eigene Erscheinung auch Geschichte ist, sie doch nur durch die Idee bestimmt ist.

Durch biese vorausgeschickten allgemeinen Begriffe sind nun die Kategorien bestimmt, deren nähere Anwendung auf die Gesschichte der Philosophie wir zu betrachten haben; eine Anwendung, welche uns die bedeutendsten Gesichtspunkte dieser Gesschichte vor Augen bringen wird.

a. Zeitliche Entwidelung ber mannigfaltigen Philosophien.

Die unmittelbarste Frage, welche über diese Geschichte gesmacht werden kann, betrifft jenen Unterschied der Erscheinung der Idee selbst, welcher so eben gemacht worden ist, — die Frage, wie es kommt, daß die Philosophie als eine Entwickelung in der Zeit erscheint und eine Geschichte hat. Die Beantwortung dieser Frage greift in die Metaphysis der zeit ein; und es würde eine Abschweisung von dem Zweck, der hier unser Gegenstand ist, seyn, wenn hier mehr, als nur die Momente angegeben würden, auf die es bei der Beantwortung der ausgesworsenen Frage ankommt.

Es ist oben über das Wesen des Geistes angeführt worden, daß sein Seyn seine That ist. Die Natur dagegen ist, wie sie ist; und ihre Veränderungen sind deswegen nur Wiederholungen, ihre Bewegung nur ein Kreislauf. Näher ist die That des Geistes die, sich zu wissen. Ich din, unmittelbar, aber so bin ich nur als lebendiger Organismus; als Geist din ich nur, insofern ich mich weiß. Iras. oraavzor, wisse Dich, die Inschrift über

bem Tempel des wissenden Gottes zu Delphi, ist das absolute Gebot, welches die Natur des Geistes ausdrückt. Das Bewustseyn aber enthält wesentlich dieses, daß ich für mich, mir Gegenstand din. Mit diesem absoluten Urtheil, der Untersscheidung meiner von mir selbst, macht sich der Geist zum Dasseyn, sest sich als sich selbst äußerlich; er sest sich in die Neußerlichseit, welches eben die allgemeine, unterscheidende Weise der Existenz der Natur ist. Die Eine der Weisen der Ausgerlichseit aber ist die Zeit; welche Form sowohl in der Philosophie der Natur, als des endlichen Geistes ihre nähere Erörterung zu ershalten hat.

Dieß Dasenn und damit in der Zeit Senn ift ein Moment nicht nur bes einzelnen Bewußtseyns überhaupt, bas als solches wesentlich endlich ift, sondern auch der Entwickelung der philosophischen Idee im Elemente des Denkens. Denn die Idee, in ihrer Ruhe gedacht, ist wohl zeitlos; sie in ihrer Ruhe benten, ift, fie in Geftalt ber Unmittelbarteit festhalten, ift gleichbedeutend mit der innern Anschauung derselben. Aber die Ibee ift als concret, als Einheit Unterschiedener, wie oben angeführt worden — wesentlich nicht Ruhe, und ihr Daseyn wesentlich nicht Anschauung: sondern, als Unterscheidung in sich und bamit Entwidelung, tritt fie in ihr felbst ins Dasenn und in bie Aeußerlichkeit im Elemente bes Denkens; und fo erscheint im Denken die reine Philosophie als eine in der Zeit fortschreitende Eristenz. Dieß Element bes Denkens selbst aber ift abstract, ift Die Thätigkeit eines einzelnen Bewußtsepns. Der Beist ift aber nicht nur als einzelnes, endliches Bewußtseyn, sondern als in sich allgemeiner, concreter Geist; diese concrete Allgemeinheit aber befaßt alle bie entwickelten Weisen und Seiten, in benen er sich der Idee gemäß Gegenstand ist und wird. So ist sein benkendes Sicherfassen zugleich die von der entwickelten, totalen Wirflichfeit erfüllte Fortschreitung; eine Fortschreitung, nicht das Denken eines Individuums durchläuft und sich in einem einzelnen Bewußtseyn barstellt, sonbern als ber in bem Reichthum seiner Gestaltung in ber Weltgeschichte sich barstellende allgemeine Geist erscheint. In dieser Entwickelung geschieht es dasher, daß Eine Form, Eine Stuse der Idee in Einem Bolke zum Bewußtseyn kommt, so daß dieses Bolk und diese Zeit nur diese Form ausdrückt, innerhalb welcher es sich sein Universum ausdrückt und seinen Zustand ausarbeitet: die höhere Stuse dagegen Jahrhunderte nachher in einem andern Bolke sich aussthut.

Wenn wir nun so biese Bestimmungen von Concret und Entwidelung festhalten, so erhalt bie Natur bes Mannigfaltigen einen gang anberen Sinn, und mit einem Dale ift bas Gerebe von der Verschiedenheit der Philosophien, als ob das Mannigfaltige ein Stehenbes, Festes, außer einander Bleibenbes fen, niebergeschlagen und an seinen Ort gestellt; bas Gerebe, an welchem das Bornehmthun gegen die Philosophie eine selbst unüberwindliche Waffe gegen sie zu besitzen glaubt, und in feinem Stolze auf folche armselige Bestimmungen — ein wahrer Bettelftolg - zugleich felbst über bas gang Wenige gang unwissend ift, was es besitt und zu wissen hat, z. B. hier Mannigfaltigkeit, Berschiebenheit. Dieß ift eine Rategorie, die boch jeber versteht; er hat gar fein Arges baran, ift bamit bekannt, und meint, sie als eine völlig verstandene handhaben und gebrauchen zu fonnen: es verftehe fich von felbft, daß er wiffe was das ift. Die aber die Mannigfaltigfeit für eine absolut feste Bestimmung halten, kennen ihre Natur und die Dialektik berselben nicht; die Mannigfaltigkeit ift im Flusse, muß wesentlich als in ber Bewegung ber Entwickelung gefaßt werben, als ein vorübergehendes Moment. Die concrete Ibee ber Philosophie ift die Thätigkeit ber Entwickelung, die Unterschiede, die fie an fich enthält, herauszuseten; diese Unterschiede find Bebanken überhaupt, benn wir sprechen hier von ber Entwickelung im Denken. Daß die Unterschiede, die in der Idee liegen, als Gedanken gesetzt werden, ist das Erste. Das Zweite ist, daß diese Unterschiede zum Bestehen kommen müssen, der eine hier, der andere da; daß sie dieß vermögen, dazu müssen sie Ganze seyn, d. h. die Totalität der Idee in ihnen enthalten. Rur das Concrete ist das Wirkliche, welches die Unterschiede trägt; und nur so sind die Unterschiede als ganze Gestalten.

Solche vollständige Gestaltung des Gedankens ift eine Philosophie. Die Unterschiede enthalten aber die Idee in einer ei= genthumlichen Form: Man könnte sagen: die Form sen gleichgültig, ber Inhalt, die Idee sey die Hauptsache; und man meint leicht billig zu seyn, wenn man zugiebt, die verschiedenen Philosophien enthalten die Idee, nur in verschiedenen Formen, in bem Sinne, baß biefe Formen zufällig feven. Es fomint aber allerdings auf sie an: biese Formen sind nichts Anderes. als die ursprünglichen Unterschiede der Idee felbst, die nur in ihnen ift, was sie ift; sie sind ihr also wesentlich und machen ben Inhalt ber 3bee aus, ber, indem er fich auseinander legt, bamit zur Form geworben ift. Die Mannigfaltigkeit ber Bestimmungen, die hier erscheint, ist aber nicht unbestimmt, sondern nothwendig; bie Formen integriren fich zur ganzen Form. Es find bie Bestimmungen ber ursprünglichen Ibee, bie zusammen bas Bilb bes Ganzen ausmachen; so wie fie außer einander find, fo fällt das Zusammen berselben nicht in sie, sondern in uns, Jebes Syftem ift in Giner Bestimmung; bie Betrachtenben. allein es bleibt nicht babei, daß die Unterschiede so außer einander find. Es muß bas Schickfal biefer Bestimmungen eintreten, welches eben bieß ift, daß sie jusammengefaßt und zu Momenten herabgesett werden. Die Weise, wonach jedes Moment sich als Selbstständiges sette, wird wieder aufgehoben; nach der Erpansion tritt Contraction ein, — die Einheit, wovon sie ausgegangen waren. Dief Dritte kann felbst wieber nur ber Anfang einer weitern Entwidelung fenn. Es fann icheinen, als schritte dieser Fortgang ins Unendliche: er hat aber auch

ein absolutes Ziel, was wir späterhin weiter erkennen werden; es sind indessen viele Wendungen nöthig, che der Geist zum Bewußtseyn seiner kommend sich befreit.

Nach dieser allein würdigen Ansicht von der Geschichte der Philosophie ist der Tempel der selbstbewußten Vernunft zu bestrachten; es ist daran vernünftig gebaut, durch einen inneren Werkmeister,— nicht etwa wie die Freimaurer am Salomonischen bauen. Die große Voraussehung, daß es auch nach dieser Seite in der Welt vernünftig zugegangen, was der Geschichte der Philosophie erst wahrhaftes Interesse giebt, ist dann nichts Anderes, als der Glaube an die Vorsehung, nur in anderer Weise. Wenn das Beste in der Welt das ist, was der Gedanke hersvorbringt: so ist es unpassend, wenn man glaubt, nur in der Natur sey Vernunft, nicht im Geistigen. Demjenigen, welcher die Begebenheiten im Gediete des Geistes, und das sind die Philosophien, für Zusälligkeiten hält, ist es nicht Ernst mit dem Glauben an eine göttliche Weltregierung, und was er davon spricht, ein leeres Gerede.

Es ift allerdings lange Zeit, welche ber Beift bazu braucht, fich die Philosophie zu erarbeiten; und für die nächste Reflerion fann allerdings bie Lange ber Zeit etwas Auffallendes haben, aleichwie die Größe der Räume, von denen in der Aftronomie Bas aber bie Langfamkeit bes Beltgeiftes gesprochen wird. betrifft, so ist zu bedenken, daß er nicht zu eilen braucht -"tausend Jahre find vor Dir, wie ein Tag" —; er hat Zeit genug, eben weil er felbst außer ber Zeit, weil er ewig ift. Die übernächtigen Ephemeren haben zu so vielen ihrer Zwecke nicht Beit genug. Wer ftirbt nicht, ebe, er mit seinen 3weden fertig geworben? Der Weltgeist hat nicht nur Zeit genug: es ist nicht Beit allein, die auf die Erwerbung eines Begriffes zu verwenben ist; es kostet noch viel Anderes. Daß er ebenso viele Menschengeschlechter und Generationen an diese Arbeiten seines Bewußtwerdens wendet, daß er einen ungeheuren Aufwand bes

Gefch. b. Phil. 2. Ausg.

Entstehens und Vergehens macht, darauf kommt es ihm auch nicht an; er ift reich genug für solchen Auswand, er treibt sein Werk im Großen, er hat Nationen und Individuen genug zu werbrauchen. Es ist ein trivialer Sap: Die Natur kommt auf dem kürzesten Weg zu ihrem Ziel; dieß ist richtig. Aber der Weg des Geistes ist die Vermittelung, der Umweg; Zeit, Mühe, Auswand, solche Bestimmungen des endlichen Lebens gehören nicht hierher. Wir dursen auch nicht ungeduldig werden, daß die besonderen Einsichten nicht schon jest ausgeführt werden können, nicht dieß oder jenes schon da ist; in der Weltgeschichte gehen die Fortschritte langsam.

b. Anwendung auf die Behandlung ber Geschichte ber Philosophie.

Die erste Folge aus dem Gesagten ist diese, daß das Ganze der Geschichte der Philosophie ein in sich nothwendiger, consequenter Fortgang ist, der in sich vernünftig und durch seine Idee a priori bestimmt ist; dieß hat die Geschichte der Philosophie als Beispiel zu dewähren. Die Zufälligkeit muß man mit dem Eintritt in die Philosophie ausgeben. Wie die Entswickelung der Begriffe in der Philosophie nothwendig ist, so ist es auch ihre Geschichte; und das Fortleitende ist die innere Dialektik der Gestaltungen. Das Endliche ist nicht wahr, noch wie es seyn soll; daß es existire, dazu gehört Bestimmtheit. Die innere Idee zerstört aber diese endlichen Gestaltungen; eine Phislosophie, die nicht die absolute, mit dem Inhalt identische Form hat, muß vorübergehen, weil ihre Form nicht die wahre ist.

Die zweite Beftimmung, die aus dem Bisherigen folgt, ist die, daß jede Philosophie nothwendig gewesen ist, und noch ist: keine also untergegangen, sondern alle als Momente Eines Ganzen affirmativ in der Philosophie erhalten sind. Wir müssen aber unterscheiden zwischen dem besondern Princip dieser Philosophien, als besonderem Princip, und zwischen der Ausführung dieses Princips durch die ganze Weltanschauung. Die Principe

find erhalten, die neueste Philosophie ift das Resultat aller vorhergehenden Principe; so ift keine Philosophie widerlegt worden. Was widerlegt worden, ist nicht das Brincip dieser Philosophie, fondern nur dieß, daß dieß Princip das lette, die absolute Be-Die atomistische Philosophie z. B. ist zu ber stimmung fen. Beftimmung gefommen, daß das Atom das Absolute fen: es ift bas unzerschneidbare Eins, was tiefer bas Individuelle, Gubjective ift; indem bas bloße Eins bann weiter bas abftracte Kürsichsenn ift, so wurde das Absolute als unendlich viele Eins gefaßt. Dieß atomistische Princip ist widerlegt worden; wir sind nicht mehr Atomiften. Der Geift ist swar auch für sich sevendes Eins, Atom: bas ift indeffen eine burftige Bestimmung, bie bie Tiefe bes Beiftes nicht aussprechen fann. Chenso ift dies Brincip aber auch erhalten; nur ift es nicht bie gange Bestimmung Diese Biberlegung fommt in allen Entwides des Absoluten. hungen por: die Entwidelung bes Baums ift die Widerlegung bes Reims, die Bluthe bie Wiberlegung ber Blatter, baß fie nicht die höchste, mahrhafte Eriftenz des Baumes find; die Blüthe wird endlich widerlegt durch die Frucht. Aber biefe fann nicht zur Wirklichkeit tommen, ohne bas Borbergeben aller frühern Stufen. Das Verhalten gegen eine Philosophie muß also eine affirmative und eine negative Seite enthalten; erft, wenn wir beide berücksichtigen, laffen wir einer Philosophie Ge-Das Affirmative wird später erfannt, rechtiafeit wiberfahren. im Leben wie in ber Wiffenschaft; widerlegen ift mithin leichter, als rechtfertigen.

Drittens werden wir uns besonders auf die Betrachstung der Principe beschränken. Jedes Princip hat eine Zeit lang die Herrschaft gehabt; daß in dieser Form dann das Ganze der Weltanschauung ausgeführt worden, das nennt man ein phislosophisches System. Man hat auch die ganze Aussührung kennen zu lernen; aber wenn das Princip noch abstract ist, so ist es nicht genügend, die Gestaltungen zu sassen, die zu unserer

Weltanschauung gehören. Die Bestimmungen des Cartesius z. B. ind von der Art, daß sie für den Mechanismus sehr gut auszeichen, weiter aber nicht; die Darstellungen der andern Weltanschauungen, z. B. der vegetabilischen und animalischen Natur, sind ungenügend und daher uninteressant. Wir betrachten daher nur die Principe dieser Philosophien; dei concretern Philosophien haben wir jedoch auch die Hauptentwickelungen und Anwendungen zu berücksichtigen. Die Philosophien von untergeordnetem Princip sind nicht consequent; sie haben tiese Blicke gethan, die aber außerhalb ihrer Principe liegen. So haben wir im Timdus des Plato eine Naturphilosophie, deren Aussührung auch empirisch sehr dürstig ist, da sein Princip dazu noch nicht hinreichte; und die tiesen Blicke, die nicht fehlen, verdanken wir nicht dem Principe.

Viertens ergiebt fich baraus bie Ansicht für bie Beschichte der Philosophie, daß wir in ihr, ob sie gleich Geschichte ift, es doch nicht mit Vergangenem zu thun haben. Der Inhalt dieser Geschichte sind die wissenschaftlichen Producte der Bernünftigfeit; und biese sind nicht ein Vergängliches. Was in biefem Felde erarbeitet worden, ift bas Wahre: und biefes ift ewig, eristirt nicht zu einer Zeit und nicht mehr zu einer andern; es ift wahr nicht nur heute oder morgen, sondern außer aller Beit, und sofern es in ber Beit ift, ift es immer und ju jeber Zeit mahr. Die Körper der Geister, welche die Helden dieser Geschichte find, bas zeitliche Leben und bie außeren Schickfale ber Philosophen sind wohl vorübergegangen: aber ihre Werke, die Gedanken, find ihnen nicht nachgefolgt; benn ben vernünftigen Inhalt ihrer Werfe haben fie fich nicht eingebildet, erträumt. Die Philosophie ist nicht ein Somnambulismus, sondern vielmehr das wachste Bewußtsenn; und die That jener Helden ift nur dieß, daß fie das an fich Bernünftige aus bem Schachte bes Beiftes, worin ed zunächft nur als Substanz, als inneres Wefen ift, au Tage ausgebracht, in das Bewußtseyn, in das Wissen befördert haben, - ein successives Erwachen. Diese Thaten find baher

nicht nur in bem Tempel ber Erinnerung niedergelegt, als Bilder von Chemaligem; sondern sie sind jest noch ebenso gegenwärtig, ebenso lebendig, als zur Zeit ihres Hervortretens. find Wirkungen und Werke, welche nicht durch nachfolgende wieber aufgehoben und zerstört worden sind, sondern worin wir selbst noch gegenwärtig fenn sollen. Sie haben nicht Leinwand, noch Marmor, noch bas Papier, noch bie Vorstellung und bas Gedachtniß zu dem Elemente, in welchem sie aufbewahrt werden (Elemente, welche felbst vergänglich, ober ber Boben bes Berganglichen find), sondern das Denfen, den Begriff, das unvergängliche Wefen bes Geiftes, wohin nicht Motten noch Diebe Die Erwerbe bes Denkens, als dem Denken einbringen. gebilbet, machen bas Senn bes Beiftes felbst aus. kenntnisse find eben beswegen nicht eine Gelehrsamkeit, Die Renntniß bes Verftorbenen, Begrabenen und Verweften; Die Geschichte ber Philosophie hat es mit dem nicht Alternden, gegenwärtig Lebendigen zu thun.

c. Rähere Bergleichung ber Geschichte ber Phistofophie mit ber Philosophie felbft.

Wir können uns den ganzen in der Zeit vertheilten Reichsthum zu eigen machen; in der Reihe der Philosophien muß darauf hingewiesen werden, wie sie die Systematistrung der phislosophischen Wissenschaft selber ist. Ein Unterschied ist aber hiers bei noch zu bemerken: den Ansang macht das, was an sich ist, das Unmittelbare, Abstracte, Allgemeine, was noch nicht fortgesschritten ist; das Concretere und Reichere ist das Spätere, das Erste das Aermste an Bestimmungen. Es kann dieß der nächssten Vorstellung entgegengesett scheinen; aber philosophische Vorstellungen sind eben so oft von dem, wie man es in der geswöhnlichen Vorstellung hat, das gerade Gegentheil: was man auch meint, sene aber nicht sinden will. Man könnte denken, das Erste sey das Concrete: das Kind also z. B., als noch in der ursprünglichen Totalität seiner Natur, concreter, als der

Mann, von welchem wir und vorstellen, daß er beschränkter ift, nicht mehr biese Totalität, sonbern ein abstracteres Leben lebt. Freilich handelt ber Mann nach bestimmten Zweden, nicht mit ganger Seele und gangem Gemuth, sonbern zersplittert fich in eine Menge von abstracten Ginzelnheiten; bas Rind, ber Jungling handeln bagegen aus voller Bruft. Gefühl und Anschauung ift bas Erfte, bas Denken bas Lette; fo scheint uns auch bas Gefühl concreter, als bas Denken, biese Thätigkeit ber Abstraction, des Allgemeinen. In der That ist es aber umgekehrt. Das sinnliche Bewußtseyn ist freilich überhaupt concreter, und wenn auch bas ärmste an Gebanken, boch bas reichste an Wir muffen also bas naturliche Concrete vom Con-Inhalt. creten bes Gebankens unterscheiben, welches seinerseits wieder arm an Sinnlichfeit ift. Das Rind ift auch bas Abstractefte, bas Nermste an Gebanken; mit bem Natürlichen verglichen ift ber Mann abstract, als Denken ift er aber concreter als bas Rind. Der 3wed bes Mannes ift allerdings abstract, als von allgemeiner Art, g. B. seine Familie zu ernähren, ober Amtogeschäfte zu verrichten; aber er trägt zu einem großen objectiven, organischen Ganzen bei, beforbert es, steht ihm vor, ba in ben Handlungen bes Kindes nur ein kindisches Ich und zwar momentan, in ben Handlungen bes Jünglings scine subjective Bilbung ober ein Schlagen ins Blaue Hauptzweck ift. So ift die Wiffenschaft concreter, als die Anschauung.

Dieses angewendet auf die verschiedenen Gestaltungen der Philosophie, so folgt daraus erstens, daß die ersten Philosophien die armsten und abstractesten sind; die Idee ist dei ihnen am wenigsten bestimmt, sie halten sich nur in Allgemeinheiten, die noch nicht erfüllt sind. Dies muß man wissen, um nicht hinter den alten Philosophien mehr zu suchen, als man darin zu sinden berechtigt ist; wir dürsen daher nicht Bestimmungen von ihnen sordern, die einem tiesern Bewußtseyn zusommen. So hat man z. B. die Fragen gemacht, ob die Philosophie des Thales eis

gentlich Theismus ober Atheismus gewesen fen, 1 ob er einen perfonlichen Gott oder bloß ein unpersonliches allgemeines Wefen behauptet habe. Sier kommt es auf die Bestimmung ber Subjectivität ber höchsten Ibee, auf ben Begriff ber Perfonlichkeit Gottes an; folche Subjectivität, wie wir fie faffen, ift ein viel reicherer, intensiverer, und barum viel späterer Begriff, ber in ber ältern Zeit überhaupt nicht zu suchen ift. ber Phantasie und Vorstellung hatten die Griechischen Götter wohl Berfonlichkeit, wie ber Gine Gott in der Indischen Religion; aber es ift ein gang Anderes, was Vorstellung ber Phantafte, ober mas Erfaffen bes reinen Gebankens und bes Be-Legen wir unsere Vorstellung zu Grunde, so kann, ariffs ist. nach biefer tiefern Vorftellung gemeffen, eine alte Philosophie bann als Atheismus allerdings mit Recht ausgesprochen werden. Ebenso ift dieser Ausspruch aber auch falsch, da die Gedanken als Gedanken bes Anfangs noch nicht die Entwickelung haben konnten, zu ber wir gekommen sind.

An diese Folge schließt sich unmittelbar an, daß — indem der Fortgang der Entwickelung weiteres Bestimmen, und dieß ein Vertiesen und Ersassen der Idee in sich selbst ist — somit die späteste, jüngste, neueste Philosophie die entwickeltste, reichste und tiesite ist. In ihr muß Alles, was zunächst als ein Versgangenes erscheint, ausbewahrt und enthalten, sie muß selbst das Abstracteste, weil es das Anfängliche ist und sich noch nicht fortbeswegt hat; die letzte Gestalt, die aus dieser Fortbewegung als einem fortgehenden Bestimmen hervorgeht, ist die concreteste. Es ist dies, wie zunächst demerkt werden kann, weiter sein Hochenuth der Philosophie unserer Zeit; denn es ist eben der Geist dieser ganzen Darstellung, daß die weiter gebildete Philosophie einer spätern Zeit wesentlich Resultat der vorhergehenden Ars

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Flatt: De Theismo Thaleti Milesio abjudicando. Tub. 1785. 4.

beiten bes benkenden Geistes ist, daß sie, gefordert und hervorsgetrieben von diesen frühern Standpunkten, nicht isolirt für sich aus dem Boden gewachsen ist.

Das Andere, was hierbei noch zu erinnern ift, iff, daß man fich nicht hüten muß, dieß, was in ber Natur ber Sache liegt, ju fagen, daß die Idee, wie fie in der neueften Philosophie gefaßt und bargestellt ift, die entwickeltste, reichste, tieffte ift. Erinnerung mache ich beswegen, weil neue, neueste, allerneueste Philosophie ein fehr geläufiger Spigname geworben ift. jenigen, die mit folder Benennung etwas gesagt zu haben meinen, können um so leichter über bie vielen Philosophien freugigen und segnen, je, mehr sie geneigt sind, entweder nicht nur jede Sternschnuppe, sondern auch jede Kerzenschnuppe für eine Sonne anzusehen, - ober auch jedes Geschwöge für eine Philosophie auszuschreien, und jum Beweise anzuführen wenigftens bafür, daß es so viele Philosophien gebe und täglich Eine bie gestrige verbränge. Sie haben bamit zugleich bie Rategorie gefunden, in welche sie eine Bedeutung zu gewinnen scheinende Philosophie versegen können, und durch welche sie sogleich damit fertig geworden sind; sie heißen sie eine Modephilosophie.

Lächerlicher, bu nennst bieß Mobe, wenn immer von Neuem Sich ber menschliche Geist ernstlich nach Bilbung bestrebt.

Eine zweite Folge betrifft die Behandlung der ältern Philosophien. Zene Einsicht hält und ebenso ab, ihnen nicht Schuld zu geben, wenn wir bei ihnen Bestimmungen vermissen, die für ihre Bildung noch gar nicht vorhanden waren: ebenso sie nicht mit Consequenzen und Behauptungen zu belasten, die von ihnen gar nicht gemacht und gedacht waren, wenn sie sich schon richtig aus dem Gedanken einer solchen Philosophie ableiten ließen. Man muß nur historisch zu Werke gehen: nur dieß ihr zuschreiben, was uns unmittelbar angegeben wird. In den meisten. Geschichten der Philosophie kommen hier Unrichtigs

keiten vor, indem wir darin einem Philosophen eine Menge von metaphysischen Saben können zugeschrieben feben; eine Anführung, die als geschichtliche Angabe von Behauptungen gelten foll, die er gemacht habe, an die er aber nicht gebacht, von benen er kein Wort gewußt und nicht die geringste histori-. fche Spur fich findet. In Bruders großer Geschichte ber Philosophie (Th. I, S. 465 — 478. fg.) sind so von Thales und von Andern eine Reihe von dreißig, vierzig, hundert Philosophemen angeführt, von benen sich historisch auch kein Gebanke bei folden Philosophen gefunden hat: Sabe, auch Citationen bagu, aus Rasonnements ähnlichen Gelichters, wo wir lange suchen Bruders Brocedur ift nämlich, bas einfache Philosofönnen. phem eines Alten mit allen ben Consequenzen und Vorberfägen auszustatten, welche nach ber Vorstellung Wolfischer Metabhofik Vorber = und Nachfätze jenes Philosophems fenn müßten, und eine folche reine, baare Andichtung fo unbefangen gufzusühren, als ob sie ein wirkliches historisches Factum wäre. nach Brucker Thales gesagt haben: Ex nihilo fit nihil; benn Thales fagt, das Waffer fen ewig. So ware er also unter bie Philosophen zu rechnen, welche bie Schöpfung aus bem Nichts läugnen; bavon hat Thales aber, geschichtlich wenigstens, nichts gewußt. Auch Berr Professor Ritter, bessen Geschichte ber 30nischen Philosophie fleißig geschrieben ift, und ber barin im Gangen mäßig ift, nicht Frembes hineinzutragen, hat dem Thales boch vielleicht mehr zugeschrieben, als geschichtlich ift. Er sagt (S. 12-13): "Daher muffen wir die Betrachtung ber Natur. welche wir bei Thales finden, durchaus als eine bynamische ansehen. Er betrachtete die Welt als das Alles umfassende lebendige Thier, welches aus einem Samen sich entwickelt habe. wie alle Thiere, der auch, wie bei allen Thieren, feucht sen ober Wasser. Die Grundanschauung bes Thales also ist die, daß bie Welt ein lebendiges Ganze sen, welches fich aus einem Reime entwickelt habe und nach Art ber Thiere fortlebe burch

eine seinem ursprünglichen Wesen angemessen Nahrung." (Bergl. S. 16.). Das ist etwas ganz Anderes, als was Aristoteles sagt; von allem diesem ist bei den Alten über Thales nichts gemeldet. Diese Consequenz liegt nahe; aber geschichtlich läßt sie sich nicht rechtsertigen. Wir dürsen nicht aus einer alten Philosophie durch dergleichen Schlüsse etwas ganz Anderes machen, als sie ursprünglich ist.

Es liegt nur gar zu nahe, die alten Philosophen in unfere Form ber Reflexion umzuprägen. Gerade bieß macht aber ben Fortgang ber Entwidelung aus; ber Unterschied ber Zeiten, ber Bildung und ber Philosophien besteht eben barin, ob solche Reflerionen, solche Gebankenbestimmungen und Verhältniffe bes Begriffes ins Bewußtfenn herausgetreten waren, ob ein Bewußtsenn so weit entwickelt worden war, oder nicht. Es handelt sich in ber Geschichte ber Philosophie nur um biese Entwickelung und Heraussesung ber Gebanken. Die Bestimmungen folgen richtig aus einem Sate: es ift aber etwas gang Anderes, ob fie icon herausgesett find ober nicht; auf bas Herausseten bes innerlich Wir muffen baher nur bie Enthaltenen fommt es allein an. eigensten Worte gebrauchen; bas Entwideln find fernere Gebantenbestimmungen, die noch nicht jum Bewußtseyn jenes Philosophen gehören. Go fagt Aristoteles, Thales habe gesagt, bas Brincip (åpxή) aller Dinge sen bas Wasser. Anaximander aber foll erst  $dox \eta$  gebraucht haben, so hat Thales noch nicht diese Gebankenbestimmung gehabt; er fannte doxn als Anfang in ber Zeit, aber nicht als das zu Grunde Liegende. Thales führte nicht einmal die Gedankenbestimmung von Urfache in seine Phi= losophie ein, erfte Ursache ist aber eine noch weitere Bestimmung. So giebt es gange Bölker, die diesen Begriff noch gar nicht haben; bazu gehört eine große Stufe der Entwickelung. Und wenn schon im Allgemeinen ber Unterschied ber Bildung in dem Unterschiede der Gedankenbestimmungen besteht, die heraus find, so muß dieß bei den Philosophien noch mehr der Kall senn.

Wie nun im logischen System bes Denkens jebe Gestaltung beffelben ihre Stelle hat, auf ber fie allein Bultigfeit hat, und durch die weiter fortschreitende Entwidelung ju einem untergeordneten Momente herabgesetzt wird: so ist auch brittens jede Philosophie im Ganzen bes Ganges eine besondere Entwickelungostufe, und hat ihre bestimmte Stelle, auf ber fie ihren mahrhaften Werth und Bedeutung hat. Rach dieser Bestimmung ift ihre Besonderheit wefentlich aufzufassen und nach dieser Stelle anzuerfennen, um derfelben ihr Recht widerfahren zu laffen. Ebendeswegen muß auch nicht mehr von ihr gefordert und erwartet werden, als sie leistet; es ist in ihr die Befriedigung nicht zu suchen, die nur von einer weiter entwickelten Erkenntniß gewährt Wir muffen nicht glauben, die Fragen unseres werden kann. Bewußtsenns, die Interessen ber jetigen Welt bei den Alten beantwortet zu finden; solche Fragen seben eine gewisse Bildung bes Gedankens voraus. Jede Philosophie eben barum, weil sie Die Darstellung einer besondern Entwickelungostufe ift, gehört ibrer Zeit an, und ift in ihrer Beschränktheit befangen. Das Inbividuum ist Sohn seines Volkes, seiner Welt, deren Substantielles er nur in seiner Form manifestirt: ber Einzelne mag sich aufspreizen, wie er will, er fann nicht über seine Zeit wahrhaft hinaus, so wenig als aus seiner Saut; benn er gehort bem Ginen allgemeinen Beifte an, ber feine Substanz und fein eigenes Wie sollte er aus biesem herauskommen? Derselbe allgemeine Geist ist es, ber von der Philosophie benkend erfaßt wird; fie ift fein Denken feiner felbst, und somit fein bestimmter substantieller Inhalt. Jede Philosophie ift Philosophie ihrer Beit, sie ift Glied in ber ganzen Rette ber geiftigen Entwide lung; fie fann alfo nur Befriedigung für die Intereffen gewähren, die ihrer Zeit angemeffen sind.

Aus diesem Grunde aber befriedigt den Geift, in dem nun ein tiefer bestimmter Begriff lebt, eine frühere Philosophie nicht. Was er in ihr finden will, ist dieser Begriff, der bereits seine innere Bestimmung und die Wurzel seines Daseyns ausmacht, als Gegenstand für das Denken erfaßt; er will fich selbst erken-Aber in dieser Bestimmtheit ift die Idee in der frühern nen. Philosophie noch nicht vorhanden. Deswegen leben wohl die Blatonische, Aristotelische u. f. f. Philosophie, alle Philosophien zwar immer und gegenwärtig noch in ihren Brincipien; aber in dieser Gestalt und Stufe, auf der die Blatonische und Aristotes lische Philosophie war, ist die Philosophie nicht mehr. Wir können nicht bei ihnen stehen bleiben, sie können nicht wiedererweckt werben: es fann beswegen heutiges Tages feine Platonifer, Ariftotelifer, Stoifer, Epifureer mehr geben; fie wiedererweden hieße, ben gebildeteren, tiefer in sich gegangenen Beist auf eine frühere Stufe zurudbringen wollen. Das läßt er fich aber nicht gefallen; bas wurde ein Unmögliches, ein ebenso Thörichtes seyn, als wenn ber Mann sich Mühe geben wollte, sich auf ben Stands punkt des Jünglings zu verseten, der Jüngling wieder Knabe oder Kind zu seyn, obgleich ber Mann, Jüngling und Kind ein und baffelbe Individuum ift. Die Zeit der Wiederauflebung der Wissenschaften, die neue Epoche des Wissens, die sich im 15. und 16. Jahrhundert aufgethan hat, hat nicht nur mit dem wiederaufgeweckten Studium, sondern auch mit ber Aufwarmung ber alten Philosophien angefangen. Marsilius Ficinus war ein Platonifer; von Kosmus Medicis ward sogar eine Afabemie ber Blatonischen Philosophie mit Professoren eingesett, und Kicinus an die Spite gestellt. Ebenso gab es reine Aristotelifer, wie Pomponatius; Gaffendi hat später die Epikureische Philosos phie aufgestellt, indem er epifureisch in der Physif philosophirte; Lipfius wollte ein Stoifer senn u. f. f. Man hatte überhaupt bie Ansicht bes Gegensates, alte Philosophie und Christenthum - aus und in diesem hatte fich noch keine eigenthümliche Philosophie entwickelt — sen so zweierlei, daß sich im Christenthum feine eigenthümliche Philosophie entwickeln könne: sondern was man beim ober gegen bas Christenthum für Philosophie hatte

und haben fonne, set eine fener alten Philosophien, die in diefem Sinne wieder aufgenommen wurden. Aber Mumien, unter bas Lebendige gebracht, konnen unter biesem nicht aushalten. Der Geift hatte längst ein substantielleres Leben in sich, trug einen tieferen Begriff feiner felbst langft in fich, und hatte somit ein höheres Bedurfniß für fein Denken, als jene Philosophien befriedigten. Ein folches Aufwarmen ist baher nur als ber Durchgangspunkt bes Sicheinlernens in bedingende vorausgehende Formen, als ein nachgeholtes Durchwandern burch nothwendige Bildungsstufen anzusehen. Solches in einer fernen Zeit Nachmachen und Wiederholen solcher bem Geiste fremd geworbenen Principien tritt in der Geschichte nur als eine vorübergehende, ohnehin auch in einer erstorbenen Sprache gemachte Erscheinung Dergleichen sind nur Uebersetzungen, keine Originale; und ber Geist befriedigt sich nur in ber Erkenntniß seiner eigenen Ursprünglichfeit.

Wenn die neufte Zeit gleichfalls wieder aufgerufen wird. jum Standpunkt einer alten Philosophie gurudzukehren, wie man ins Besondere die Blatonische Philosophie dazu - näher als Rettungsmittel, um aus allen ben Verwickelungen ber folgenben Beiten herauszukommen — empfohlen hat, fo ift folche Rudkehr nicht jene unbefaugene Erscheinung bes ersten Wiedereinlernens. Sondern dieser Rath der Bescheidenheit hat dieselbe Quelle, als bas Anfinnen an die gebildete Gefellschaft, ju ben Wilben ber nordamerifanischen Wälher, ihren Sitten und ben entsprechenben Borftellungen jurudzufehren, und als bie Anempfehlung ber Religion Melchisebeks, welche Fichte 1 als die reinste und einfachste. und damit als diejenige aufgewiesen hat, zu der wir zurückfom-Es ift einerseits in foldem Rudfchreiten bie men muffen. Sehnsucht nach einem Anfang und festen Ausgangspunkt nicht . zu verkennen; allein dieser ift in dem Denken und der Idee

<sup>1</sup> Grundzüge bes gegenwärtigen Zeitaltere, S. 211—212. (Bergl. Unweisung zum feligen Leben. S. 178, 348.)

selbst, nicht in einer autoritätsartigen Form zu suchen. Anderersseits kann solche Zurückweisung des entwickelten, reichgewordenen Geistes auf solche Einfachheit — b. h. auf ein Abstractum, eisnen abstracten Zustand oder Gedanken — nur als die Zuslucht der Ohnmacht angesehen werden, welche dem reichen Material der Entwickelung, das sie vor sich sieht, und das eine Ansorderung ist, vom Denken gewältigt und zur Tiefe zusammengefaßt zu werden, nicht genügen zu können sühlt, und ihre Hülse in der Flucht vor demselben und in der Dürstigkeit sucht.

Aus dem Gesagten erklärt sich, warum so Mancher ber (es sen burch solche besondere Empfehlung veranlaßt, oder überhaupt von dem Ruhm eines Blato ober ber alten Philosophie im Allgemeinen angezogen) an biefelbe geht, um sich seine eigene Philosophie so aus den Quellen zu schöpfen — sich durch foldes Studium nicht befriedigt findet, und ungerechtfertigt von bannen geht. Es ift nur bis zu einem gewissen Grade Befriebigung barin zu finden. Man muß wissen, was man in ben alten Philosophen oder in der Philosophie jeder andern bestimm= ten Zeit zu suchen hat: ober wenigstens wiffen, bag man in foldjer Philosophie eine bestimmte Enwidelungostufe bes Denkens vor sich hat, und in ihr nur diejenigen Formen und Bedurfnisse des Geistes zum Bewußtsenn gebracht sind, welche innerhalb der Grenzen einer folden Stufe liegen. In dem Beifte ber neuern Zeit schlummern tiefere Ideen, die, um sich wach zu wiffen, einer andern Umgebung und Gegenwart bedürfen, als jene abstracten, untlaren, grauen Gedanken ber alten Beit. Plato z. B. finden die Fragen über die Natur der Freiheit, den Urfprung des Uebels und des Bosen, die Vorsehung u. f. f. nicht ihre philosophische Erledigung. Man fann über solche Gegenkande sich wohl theils populare fromme Ansichten aus seinen schönen Darstellungen holen, theils aber ben Entschluß, bergleiden philosophisch gang auf ber Seite liegen zu laffen, ober aber bas Bose, die Freiheit nur als etwas Negatives zu betrachten.

Aber weber das Eine noch das Andere ift befriedigend für den Beift, wenn bergleichen Gegenftanbe einmal für ihn find, wenn ber Gegenfat bes Selbstbewußtsenns ihm die Stärke erreicht hat, um in folche Intereffen vertieft ju fenn. Ebenso verhalt es fich mit ben Fragen über bas Erfenntnifvermogen, über ben Gegensat von Subjectivität und Objectivität, ber zu Blato's Zeit noch nicht vorhanden war. Die Selbstftanbigfeit bes Ich in fich, sein Fürsichsenn war ihm fremb; der Mensch war noch nicht so in sich zurückgegangen, hatte sich noch nicht für sich gefest. Das Subject war freilich freies Individuum, es mußte fich aber nur in der Einheit mit seinem Wesen; der Athener wußte fich frei als soldher, ebenso ein Römischer Bürger als ingenuus. Daß aber ber Mensch an und fur fich frei fen, seiner Substanz nach, als Mensch frei geboren: bas wußte weder Blato noch Aristoteles. weder Cicero noch die Römischen Rechtslehrer, obgleich dieser Begriff allein die Quelle des Rechts ift. Erft in dem driftlichen Princip ist wesentlich der individuelle persönliche Geift von unendlichem, absolutem Werthe; Gott will, bag allen Menschen geholfen werbe. In ber driftlichen Religion tam die Lehre auf, baß vor Gott alle Menschen gleich find, indem Christus fie zur driftlichen Freiheit befreit hat. Diese Bestimmungen machen bie Freiheit unabhängig von Geburt, Stand, Bildung u. f. f.: und es ift ungehener viel, was damit vorgerudt worden ift; aber fie find noch verschieden von dem, daß es den Begriff des Menschen ausmacht, ein Freies zu fenn. Das Gefühl biefer Bestimmung hat Jahrhunderte, Jahrtausende lang getrieben: die ungeheuersten Umwälzungen hat dieser Trieb hervorgebracht; aber ber Begriff. bie Erfenntniß, daß ber Mensch von Natur frei ift, bieß Wiffen feiner felbst ift nicht alt.

B.

## Derhältnif; der Philosophie ju andern Gebieten.

Die Geschichte ber Philosophie hat diese Wissenschaft in ber Geftalt ber Zeit und ber Individualitäten, von welchen ein Bebilbe berfelben ausgegangen, barzustellen. Solche Darstellung hat aber bie außere Geschichte ber Zeit von sich auszuschließen, und nur an den allgemeinen Charafter bes Bolks und ber Zeit und ben allgemeinen Zustand zu erinnern. In ber That stellt aber die Geschichte der Philosophie selbst diesen Charakter, und zwar die höchste Spige besselben dar; fie fteht im innigsten Busammenhange mit ihm, und die bestimmte Gestalt der Philosophie, bie einer Zeit angehört, ift felbft nur eine Seite, ein Moment beffelben. Es ift, um biefer innigen Berührung willen, näher zu betrachten, theils welches Verhältniß eine Philosophie zu ihren geschichtlichen Umgebungen hat, theils aber vornehmlich was ihr eigenthümlich ist, worauf also, mit Abscheidung des mit ihr noch fo nah Berwandten bas Augenmerk allein zu richten ift. Diefer nicht bloß äußerliche, sondern wesentliche Zusammenhang hat daher zwei Seiten, die wir betrachten muffen. Die erste ift bie eigentlich geschichtliche Seite bes Zusammenhanges, die zweite ber Zusammenhang ber Sache, ber Zusammenhang ber Philosophie mit ber Religion u. f. f.; wodurch wir zugleich die nähere Beftimmung ber Philosophie felber erhalten.

## 1. Geschichtliche Seite dieses Zusammenhanges.

Man sagt gewöhnlich, daß die politischen Verhältnisse, die Religion u. s. f. zu betrachten seyen, weil sie großen Einfluß auf die Philosophie der Zeit gehabt haben, und diese ebenso einen Einfluß auf jene ausübe. Wenn man sich aber mit solchen Kastegorien, wie "großer Einfluß," begnügt: so stellt man Beides in einen außerlichen Zusammenhang, und geht von dem Gesichtss

punkte aus, daß beide Seiten für sich selbstskändig sind. Hier müssen wir dieß Verhältniß jedoch nach einer andern Kategorie betrachten, nicht nach dem Einfluß oder der Wirkung auf einander. Die wesentliche Kategorie ist die Einheit aller dieser verschiedenen Gestaltungen, so daß es nur Ein Geist ist, der sich in diesen verschiedenen Momenten manifestirt und ausprägt.

a. Aeußere, geschichtliche Bedingung jum Philososphiren.

Buerft ift zu bemerken, baß eine gewiffe Stufe ber geiftigen Bilbung eines Volkes bazu erforderlich ift, bamit überhaupt philosophirt werde. "Erst nachdem für die Roth des Lebens gesorgt ift, hat man zu philosophiren angefangen," fagt Aristoteles (Me= taph. I., 2.); benn da die Philosophie ein freies, nicht selbstsüchtiges Thun ift, so muß vorerst die Angst der Begierden verschwunden, Erstarfung, Erhebung, Befestigung bes Geistes in sich eingetreten senn, Leibenschaften muffen abgerieben und bas Bewußtfenn so weit fortgerudt fenn, um an allgemeine Begenftanbe ju benken. Die Philosophie kann man baher eine Art von Luxus nennen, eben insofern Lurus diejenigen Genuffe und Beschäftigungen bezeichnet, die nicht der außern Rothwendigkeit als folcher Die Philosophie scheint in dieser Rücksicht allerdings entbehrlich zu fenn: es kommt aber barauf an, was man nothwendig nennt; von Seiten bes Geistes fann man die Philosophie gerabe als das Nothwendigste segen.

b. Geschichtlicher Eintritt eines geiftigen Bedürfe niffes jum Philosophiren.

So sehr die Philosophie auch, als Denken und Begreisen des Geistes einer Zeit, apriorisch ist: so wesentlich ist sie zugleich Resultat, da der Gedanke hervorgebracht, ja die Lebendigkeit und Thästigkeit ist, sich hervorzubringen. Diese Thätigkeit enthält das wesentliche Moment einer Negation, indem Hervorbringen auch Bernichten ist; denn die Philosophie, damit sie sich hervorbringe, hat das Natürliche zu ihrem Ausgangspunkte, um es auszuheben. Die Bhis

5

losophie tritt also zu einer Zeit auf, wo ber Geift eines Boltes sich ichon aus ber gleichgültigen Dumpfheit bes erften Raturlebens herausgearbeitet hat, ebenfo als aus bem Standpunkt bes leibenschaftlichen Interesses, so daß biese Richtung aufs Einzelne sich abgearbeitet hat. Wie ber Beift aber über feine natürliche Geftalt hinausgeht, so geht er auch von feiner realen Sittlichkeit und ber Rraft bes Lebens jum Reflectiren und Begreifen über. Die Folge bavon ift, baß er biese substantielle Beise ber Eristenz, biese Sittlichfeit, diesen Glauben angreift und wankend macht; womit die Beriode des Berberbens eintritt. Der weitere Fortgang ift bann, baß ber Gebanke fich in fich fammelt. Man kann sagen, wo ein Bolf aus seinem concreten Leben überhaupt heraus ist, Trennung und Unterschied ber Stande entstanden ift, und das Bolf sich seinem Untergange nähert, wo ein Bruch zwischen dem innern Streben und ber außern Wirflichfeit eingetreten ift, Die bisberige Geftalt ber Religion u. f. w. nicht mehr genügt, wo ber Beift Gleichgültigkeit an seiner lebendigen Eristenz tund giebt oder unbefriedigt in berselben weilt, und ein sittliches Leben sich auflöft, - erft ba wird philosophirt. Der Geift flüchtet nämlich bann in Die Raume bes Gebankens, um gegen die wirkliche Welt fich ein Reich bes Gebankens zu bilden; und die Philosophie ift die Berfohnung bes Berberbens jener reellen Belt, bas ber Bebanke angefangen hat. Wenn bie Philosophie mit ihren Abstractionen Grau in Grau malt, so ist die Frische und Lebendigkeit ber Jugend schon fort; und es ift thre Berfohnung eine Berfohnung nicht in ber Wirklichkeit, sondern in der ideellen Welt. Die Philosophen in Griechenland hielten fich fo von ben Staatsgeschäften entfernt; und das Bolf nannte fie Müßigganger, weil fie fich in die Bedankenwelt zurudgezogen haben.

Diese Erscheinung bewährt sich durch die ganze Geschichte der Philosophte. So ist mit dem Untergange der Jonischen Staaten in Kleinasien die Jonische Philosophie aufgegangen. Sokraetes und Plato hatten keine Freude mehr am Athenischen Staatse

leben, welches in seinem Untergange begriffen war: Blato suchte, ein Befferes beim Dionysius zu bewerfftelligen; fo tritt in Athen mit dem Verberben bes Athenischen Bolks die Zeit ein, wo bie Philosophie bort hervorkommt. In Rom breitete sich die Philosophie erft mit bem Untergange bes eigentlichen Römischen Lebens, ber Republik, unter bem Despotismus ber Römischen Rais fer aus: in biefer Zeit bes Ungluds ber Welt und bes Untergangs bes politischen Lebens, wo bas frühere religiöse Leben wankte und Alles in Auflösung und Streben nach einem Reuen Mit dem Untergange bes Römischen Raiserbegriffen war. thums, bas fo groß, reich und prachtvoll, aber innerlich erstorben war, ift bie hohe und höchste Ausbildung ber alten Philosophie burch die neuplatonischen Philosophen zu Alexandrien verbunden. Ebenso im 15. und 16. Jahrhundert, als bas Germanische Leben bes Mittelalters eine andere Form gewann, und (während früher das politische Leben noch in Einheit mit ber Religion geftanden, ober, wenn ber Staat auch gegen bie Rirche kampfte, diese bennoch die herrschende blieb) jest der Bruch zwischen Staat und Kirche eingetreten war: ba ift die Philosophie junächst zwar nur eingelernt worben, nachher aber in ber mobernen Zeit felbststandig aufgetreten. Die Philosophie tritt so nur in einer gewisfen Bildungsepoche bes Bangen ein.

## c. Die Philosophie als ber Gebanke ihrer Beit.

Aber es kommt die Zeit nicht nur überhaupt, daß übershaupt philosophirt wird, sondern in einem Bolke ist es eine bestimmte Philosophie, die sich aufthut; und diese Bestimmtheit des Standpunkts des Gedankens ist dieselbe Bestimmtheit, welche alle anderen geschichtlichen Seiten des Bolksgeistes durchdringt, im innigsten Zusammenhange mit ihnen steht, und ihre Grundslage ausmacht. Die bestimmte Gestalt einer Philosophie ist also gleichzeitig mit einer bestimmten Gestalt der Bölker, unter welchen sie austritt, mit ihrer Versassung und Regierungsform, ihser Sittlichkeit, ihrem geselligen Leben, den Geschicklichkeiten, Ges

wohnheiten und Bequiemlichfeiten beffelben, mit ihren Berfuchen und Arbeiten in Runft und Wiffenschaft, mit ihren Religionen, ben Kriegsschicksalen und außerlichen Verhältnissen überhaupt, mit bem Untergange ber Staaten, in benen bieß bestimmte Brincip sich geltend gemacht hatte, und mit ber Entstehung und bem Emportommen neuer, worin ein hoheres Princip seine Erzeugung und Entwickelung findet. Der Beist hat das Brincip der beftimmten Stufe seines Selbstbewußtsenns, die er erreicht hat, jedesmal in den ganzen Reichthum seiner Vielseitigkeit ausgearbeitet und Dieser reiche Geift eines Volkes ist eine Organiausgebreitet. fation, ein Dom, ber Bewölbe, Gange, Saulenreihen, Sallen, vielfache Abtheilungen hat, welches Alles aus einem Ganzen, einem Zwede hervorgegangen. Bon biefen mannigfaltigen Seiten ift die Philosophie eine Form. Und welche? Sie ist die hochfte Bluthe, fie ber Begriff ber gangen Geftalt bes Beiftes, bas Bewußtseyn und bas geistige Wesen bes ganzen Zustandes, ber Geift ber Zeit, als sich benkenber Geift vorhanden. Das vielgestaltete Ganze spiegelt in ihr als bem einfachen Brennpunkte, bem sich wiffenden Begriffe beffelben, sich ab.

Die Philosophie, die innerhalb des Christenthums nothwendig ist, konnte nicht in Rom Statt sinden, da alle Seiten des Ganzen- nur Ausdruck einer und derselben Bestimmtheit sind.
Das Verhältniß der politischen Geschichte, der Staatsverfassungen, der Kunst und Religion zur Philosophie ist deswegen nicht dieses, daß sie Ursachen der Philosophie wären, oder umgekehrt diese der Grund von jenen; sondern sie haben vielmehr alle zusammen eine und dieselbe gemeinschaftliche Wurzel, den Geist der Zeit. Es ist Ein bestimmtes Wesen, Ein bestimmter Charakter, welcher alle Seiten durchdringt, und sich in dem Politischen und in dem Andern als in verschiedenen Elementen darstellt; es ist Ein Justand, der in allen seinen Theilen in sich zusammenhängt, und bessen verschiedene Seiten, so mannigfaltig und zusällig sie aussehen mögen, so sehr sie sich auch zu widersprechen scheinen,

nichts der Grundlage Heterogenes in sich enthalten. Diese bestimmte Stuse ist aus einer vorhergehenden hervorgegangen. Es aber aufzuzeigen, wie der Geist einer Zeit seine ganze Wirklichskeit und ihr Schicksal nach seinem Principe ausprägt, — diesen ganzen Bau begreisend darzustellen, das bleibt uns auf der Seite liegen; es wäre der Gegenstand der philosophischen Weltgeschichte überhaupt. Aber uns gehen die Gestaltungen nur an, welche das Princip des Geistes in einem mit der Philosophie verwandzen geistigen Elemente ausprägen.

Dieß ift bie Stellung ber Philosophie unter ben Geftaltungen; wovon eine Folge ift, daß sie ganz identisch ist mit ihrer Wenn die Bhilosophie aber auch dem Inhalte nach nicht Beit. über ihrer Zeit steht, so boch ber Form nach, indem sie, als das Denken und Wiffen beffen, was ber substantielle Geist ihrer Zeit ift, ihn sich zum Gegenstande macht. Insofern sie im Geiste ihrer Zeit ift, ift er ihr bestimmter weltlicher Inhalt: zugleich ift fie aber als Wiffen auch darüber hinaus, indem fie ihn sich gegenüberstellt; aber dieß ist nur formell, benn fie hat wahrhaft keinen anderen Inhalt. Dieß Wiffen felbft ift allerdings die Wirklichkeit bes Beiftes, bas Selbstwiffen bes Beiftes, bas vorher noch nicht vorhanden war; so ist der formelle Unterschied auch ein realer wirklicher Un-Durch bas Wiffen fest ber Beift einen Unterschied zwischen bas Wissen und bas, was ift; bieß Wissen ift es bann, was eine neue Form ber Entwickelung hervorbringt. Die neuen Kormen find aunachst nur Weisen bes Wissens, und so kommt eine neue Philosophie hervor; boch ba sie schon ein weiterer Charafter des Geistes ift, so ift sie die innere Geburtsftatte bes Beiftes, ber fväter zu wirklicher Geftaltung hervortreten wirb. Das Concrete hiervon werden wir weiter unten haben; wir werden da sehen, daß das, was die Griechische Philosophie gewesen ift, in ber driftlichen Welt in die Wirklichkeit getreten ift.

## 2. Abscheidung der Philosophie von den mit ihr verwandten Gebieten.

Räher theils nach ihrem Elemente, theils nach ben eigenthumlichen Gegenständen verwandt mit ber Geschichte ber Philosophie ift die Geschichte der übrigen Wiffenschaften und der Bilbung, vornehmlich bie Geschichte ber Runft und ber Religion. Diese Berwandtschaft ift es besonders, wodurch die Abhandlung ber Geschichte ber Philosophie in Verlegenheit geset wird. Läßt fie fich auf die Besitthumer der Bildung überhaupt und naher ber wissenschaftlichen Bildung ein, und noch mehr auf die Drythen ber Bölfer, auf die in benselben nur enthaltenen Philoso= pheme, ferner auf die religiofen Gebanken felbft, die fcon als Bedanken find, auf bas Speculative, bas barin jum Borfchein fommt, so hat fie feine Grenzen: theils wegen ber Menge bes Stoffes felbst, und ber Bemühungen ihn zu bearbeiten und herauszupräpariren, theils weil biefer mit so vielem Andern in unmittelbarem Busammenhange fteht. Aber man muß bie Abscheibung nicht willführlich und wie von ungefähr machen, sondern fie auf gründliche Bestimmungen bringen. Wenn wir uns bloß an ben Namen ber Philosophie halten, so gehört aller biefer Stoff in die Geschichte berfelben.

Ich will nach drei Gesichtspunkten von diesem Stosse spreschen, indem dreierlei verwandte Seiten näher herauszuheben und von der Philosophie abzuscheiden sind. Die erste dieser Seiten ist das, was man überhaupt zur wissenschaftlichen Bildung rechenet; das sind die Anfänge des verständigen Denkens. Das zweite Gebiet ist die Mythologie und Religion; die Beziehung der Philosophie auf sie erscheint oft seindselig, in der Griechischen Zeit so gut wie in der christlichen. Das dritte Gebiet ist das räsonwirende Philosophiren, die verständige Metaphysik. Indem wir abscheiden, was mit der Philosophie verwandt ist, haben wir zugleich auf die Momente in diesem Berwandten ausmerksam zu

machen, welche zum Begriff der Philosophie gehören, aber zum Theil getrennt vorkommen; und so können wir daraus den Begriff der Philosophie erkennen.

a. Berhaltniß ber Philosophie jur miffenschaftliden Bilbung.

Was die besonderen Wissenschaften betrifft, so ist zwar die Erkenntnis und das Denken ihr Element, wie das Element der Philosophie; aber ihre Gegenstände sind zunächst die endlichen Gegenstände und die Erscheinung. Eine Sammlung von Kenntnissen über diesen Inhalt ist von selbst von der Philosophie ausgeschlossen; weder dieser Inhalt, noch solche Korm geht diese an. Wenn sie aber auch spstematische Wissenschaften sind, und allgemeine Grundsätze und Gesetze enthalten und davon ausgehen, so bezieshen sich solche doch auf einen beschränkten Kreis von Gegenständen. Die letzen Gründe sind wie die Gegenstände selbst vorausgesetzt, es sey, daß die äußere Ersahrung, oder die Empsindung des Herzens, der natürliche oder gebildete Sinn von Recht. und Pssicht, die Duelle ausmacht, aus der sie geschöpft werden. In ihrer Wethode sehen sie die Logis, die Bestimmungen und Grundsätze des Denkens überhaupt voraus.

Die Denksormen, serner die Gesichtspunkte und Grundsäte, welche in den Wissenschaften gelten und den letten Halt ihres übrigen Stosses ausmachen, sind ihnen jedoch nicht eigenthümlich, sondern mit der Bildung einer Zeit und eines Volkes überhaupt gemeinschaftlich. Die Bildung besteht überhaupt in den allgemeisnen Borstellungen und Zwecken, in dem Umsang der bestimmten geistigen Mächte, welche das Bewußtseyn und das Leben regieren. Unser Bewußtseyn hat diese Vorstellungen, läßt sie als lette Bestimmungen gelten, läuft an ihnen als seinen leitenden Berknüpfungen fort; aber es weiß sie nicht, es macht sie selbst nicht zu Gegenständen und Interessen seiner Betrachtung. Um ein abstractes Beispiel zu geben, hat und gebraucht sedes Beswußtseyn die ganz abstracte Denkbestimmung Seyn: "Die Sonne

ist am Himmel, die Traube ist reif" u. s. f. ins Unendliche; oder in höherer Bildung geht es an dem Berhältnisse von Ursache und Wirfung, von Kraft und ihrer Aeußerung u. s. w. fort. All' sein Wissen und Borstellen ist von solcher Metaphysis durchewebt und regiert; sie ist das Netz, in welches aller der concrete Stoff gefaßt ist, der den Menschen in seinem Thun und Treiben beschäftigt. Aber dieses Gewebe und dessen Knoten sind in unsserem gewöhnlichen Bewußtseyn in den vielschichtigen Stoff verssenkt: dieser enthält unsere gewußten Interessen und Gegenstände, die wir vor uns haben; sene allgemeinen Käden werden nicht heraußgehoben und für sich zu den Gegenständen unserer Resserion gemacht.

Die allgemeine wissenschaftliche Bildung rechnen wir Deutsche nun selten zur Philosophie. Doch finden sich auch bavon Spuren, wie z. B. die philosophische Facultät alle Wissenschaften enthalt, die nicht unmittelbar für ben 3wed bes Staates und ber Rirche sind. Zusammenhangend bamit ist die Bedeutung bes Namens Philosophie, die noch jest bei den Engländern vornehmlich vorkommt. Die Naturwiffenschaften werben in England Philosophie genannt. Ein "philosophisches Journal" in England, von Thomson herausgegeben, schreibt über Chemie, Ackerbau, über ben Mift, die Wirthschafts - und Gewerbkunde, wie Hermbstädt's Journal, und theilt Erfindungen hierüber mit. Die Engländer nennen physicalische Instrumente, wie Barometer und Thermometer, philosophische Instrumente. Auch Theorien, besonders aber Moral und moralische Wissenschaften, die aus den Gefühlen des menschlichen Herzens ober aus ber Erfahrung genommen sind. werden Philosophie genannt: endlich auch Theorien, Grundsätze über die National = Dekonomie. Und so wird wenigstens in Eng= land der Name der Philosophie geehrt. Unter Lord Liverpools Vorsit fand vor einiger Zeit ein Gastmal Statt, bem auch ber Minister Canning beiwohnte; in bessen Danksagung kommt vor, er wünsche England Glück, daß bort die philosophischen Grundfätze ber Staatsverwaltung in Ausübung gebracht werden. So ist dort wenigstens die Philosophie kein Spitzname.

In der Anfangszeit der Bildung begegnet uns aber diese Bermischung von Philosophie und allgemeiner Bildung öfter. Es tritt eine Zeit im Bolke ein, wo ber Geift fich auf allgemeine Gegenstände wirft, indem er 3. B. die natürlichen Dinge unter allgemeine Verstandesbestimmungen zu bringen, ihre Urfachen zu erkennen sucht u. f. f. Da fagt man, bas Bolk fange an zu philosophiren; benn dieser Inhalt hat mit ber Philosophie bas Denken gemein. Wie wir in folder Zeit Spruche über bas allgemeine Geschehen ber Natur finden, so auch in Ansehung bes Beistigen Sittenspruche, moralische Sentenzen, allgemeine Grundfate über die Sittlichkeit, den Willen, die Pflichten und bergleichen; und diejenigen, welche sie ausgesprochen haben, find Weise oder Philosophen geheißen worden. So begegnen und sogleich im Anfange der Griechischen Philosophie die sieben Weisen und die Jonischen Philosophen. Bon ihnen werden und eine Menge Vorftellungen und Entbedungen angeführt, die neben die philosophischen Sate treten: so soll Thales, nach Andern ein Anderer, Sonnen- und Mondfinsternisse burch bas Dazwischentreten bes. Mondes ober ber Erbe erklärt haben. Solches nannte man auch ein Philosophem. Bythagoras hat das Princip der Harmonie ber Tone gefunden. Andere haben sich Vorstellungen von den Gestirnen gemacht: das Himmelsgewölbe sey durchlöchertes Detall, burch welches hindurch wir das Emphreum, das ewige Feuer sehen, bas bie Welt umgiebt. Solche Sate gehören, als Brobucte bes Verstandes, nicht in die Geschichte ber Philosophie. wenn auch barin schon liegt, daß über das bloß sinnliche Anstieren hinausgegangen wird, so wie barüber, solche Gegenstände nur burch die Phantasie vorzustellen. Erde und Himmel wird auf diese Weise von Göttern entvölkert, indem der Verstand die Dinge in ihrer außerlichen, natürlichen Bestimmtheit bem Geifte gegenüberftellt.

In späterer Zeit ift die Epoche bes Wiederauflebens ber

Wiffenschaften ebenso merkwürdig in dieser Sinsicht. Allgemeine Grundsätze über ben Staat u. f. w. wurden ausgesprochen, und es es ift eine philosophische Seite darin nicht zu verkennen. hierher gehören die Philosophien von Hobbes und Descartes; bes Lettern Schriften enthalten philosophische Brincipien, seine Raturphilosophie ist aber ebenso empirisch. Hugo Grotius schrieb Bölferrecht; wobei, was geschichtlich bei ben Bölfern als Recht galt, ber consensus gentium, ein Hauptmoment Wenn früher die Medicin eine Sammlung von Ginmar. gelnheiten, und babei ein theosophisches Gebrau war, Aftrologie u. f. w. vermischt (auch durch Heiligthümer wurde geheilt, was nicht so fern lag): so trat bagegen nun eine Betrachtung ber Natur auf, wo man barauf ausging, Gesete und Man hat das apriorische Rä-- Kräfte ber Ratur zu erkennen. fonniren über bie natürlichen Dinge, nach ber Metaphofit ber scholastischen Philosophie ober von ber Religion aus, aufgegeben. Die Newtonische Philosophie enthält nichts Anderes, als die Raturwiffenschaft, b. h. die Renntniß von ben Gefeten, Rraften, allgemeinen Beschaffenheiten ber Natur, geschöpft aus ber Wahrnehmung, aus ber Erfahrung. So fehr bieß auch bem Brincipe der Philosophie entgegengesetz zu senn scheint, so hat es boch dieß mit der Philosophie gemein, daß die Grundsase allgemein, und näher, daß ich dieß erfahren habe, daß es in meinem Sinne liegt und mir baburch gilt.

Diese Form ist im Allgemeinen dem Positiven entgegengessetzt, und ist besonders aufgetreten im Gegensatz gegen die Resligion und gegen das Positive derselben. Wenn in der Zeit des Mittelalters die Kirche Dogmen als allgemeine Wahrheiten seftgesetzt hatte, so hat der Mensch jetzt aus dem Zeugniß seines "eigenen Denkens," Gefühls und Vorstellens ein Mistrauen dagegen bekommen; wodei nur zu demerken ist, daß "mein eigenes Denken" eigentlich ein Pleonasmus ist, da Jeder sur sich denken muß und es Keiner sur den Andern thun kann. Ebenso hat

fich bieß Princip gegen bie geltenben Staatsverfaffungen gewenbet, und für sie andere Brincipien gesucht, um jene nach biesen ju berichtigen. Es wurden jest allgemeine Grundfase bes Staats aufgestellt, während früher, wie die Religion positiv mar, in eben ber Rudficht auch die Grunde des Gehorsams ber Unterthanen gegen ben Fürften und die Obrigfeit galten. Die Könige hatten, als bie Gefalbten bes herrn, im Sinne ber Jubischen Ronige, ihre Gewalt von Gott und nur ihm Rechenschaft zu geben, indem bie Obrigkeit von Gott eingesett sen. Insofern waren Theologie und Jurisprudeng überhaupt feste, positive Wissenschaften, dies Bosttive komme nun, woher es wolle. Gegen biefe außere Autorität hat sich das Nachdenken gewendet; so war, besonders in England, die Quelle des Staats und Civil-Rechts nicht mehr bloß göttliche Autorität, wie bas Mosaische Recht. Autorität ber Könige wurden andere Berechtigungen fucht, 3. B. ber immanente 3wed bes Staats, bas Wohl ber Bölfer. Das ift eine ganz andere Quelle ber Bahrheit, welche fich ber geoffenbarten, gegebenen und positiven Wahrheit entgegenstellte. Dieß Unterschieben eines anbern Grunbes, als ben ber Autorität, hat man Philosophiren genannt.

Dieses Wissen war so Wissen von Endlichem, die Welt der Inhalt des Wissens. Indem dieser Inhalt aus der menschlichen Bernunft durch Selbstschen kam, so sind die Menschen so selbstschätig gewesen. Diese Selbstthätigkeit des Geistes ist hier das ganz richtige Moment, welches der Philosophie zusommt, wenn gleich der Begriff der Philosophie durch diese formelle Bestimmung, welche sich auf endliche Gegenstände beschränkt, noch nicht erschöpft wird. Dieses Selbstdenken ist geehrt, und menschliche Weisheit oder auch Weltweisheit genannt worden, da sie Irdisches zum Gegenstande hatte und auch in der Welt selbst entstanden war. Dieses war die Bedeutung der Philosophie gewesen; und man hatte insosen Recht, sie Weltweisheit zu nennen. Friedrich von Schlegel hat sir die Philosophie diesen Spisnamen wieder ausgewärmt,

und damit bezeichnen wollen, daß ste wegkleiben musse, wo von Höherem, z. B. der Religion, die Rede sep; und er hat viele Nachtreter gehabt. Die Philosophie beschäftigt sich zwar mit endlichen Dingen, aber nach Spinoza als bleibend in der göttlichen Ivee; sie hat also denselben Zweck, wie die Religion. Den endlichen Wissenschaften aber, welche jest auch von der Philosophie unterschieden werden, warf schon die Kirche vor, daß sie von Gott absühren, eben weil sie nur Endliches zum Gegenstande haben. Dieser Mangel derselben, von der Seite des Inhalts ausgesaßt, führt uns zum zweiten mit der Philosophie verwandten Gebiete, zur Religion.

b. Berhältniß ber Philosophie gur Religion.

Wie nämlich das erfte Gebiet mit ber Philosophie durch bie formelle, selbstständige Erfenntniß überhaupt verwandt war: fo ift die Religion burch ben Inhalt zwar bas Gegentheil biefer erften Beife und Sphare, aber burch benfelben eben mit ber Philosophie verwandt. Ihr Gegenstand ift nicht das Irbische, Weltliche, sondern bas Unendliche. Mit ber Kunft und vornehmlich mit ber Religion hat die Philosophie es gemein, die gang allgemeinen Gegenstände jum Inhalt zu haben; sie find bie Weisen, in welchen die höchste Ibee für das nicht philoso= phische, fürs empfindende, anschauende, vorstellende Bewußtseyn vorhanden ift. Indem nun ber Zeit nach im Sange ber Bilbung die Erscheinung ber Religion dem Hervortreten der Philosophie vorangeht, so ist bieses Verhältniß wesentlich zu erwähnen; und es hat sich die Bestimmung für ben Anfang ber Geschichte ber Philosophie baran zu knüpfen, indem eben zu zeigen ift, inwiefern von ihr das Religiöse auszuschließen, und mit ihm nicht ber Anfang zu machen ift.

In ben Religionen haben die Völker allerdings niebergelegt, wie sie sich das Wesen der Welt, die Substanz der Natur und des Geistes vorstellten, und wie das Verhältniß des Menschen zu demselben. Das absolute Wesen ist hier ihrem Be-

wußtseyn Gegenstand: und als folder junachst bas Andere für fie, ein Jenseits, näheres ober ferneres, freundlicher ober furchtbarer und feinblicher. In ber Andacht und im Cultus hebt ber Mensch biefen Gegensatz auf, und erhebt sich jum Bewußtseyn ber Einheit mit seinem Wesen, zu bem Gefühl ober ber Zuverficht ber Gnabe Gottes, bag Gott bie Menschen zur Verfohnung mit sich angenommen hat. Ift in ber Vorstellung schon, wie z. B. bei ben Griechen, dieß Wesen ein bem Menschen bereits an und für sich freundliches, so ist der Cultus mehr nur ber Genuß biefer Einheit. Dieß Befen ift nun überhaupt bie an und für sich sevende Vernunft, die allgemeine concrete Subftang, ber Beift, beffen Urgrund fich im Bewußtseyn gegenftandlich ift; es ift bieß also eine Borftellung beffelben, in welcher nicht nur Vernünftigkeit überhaupt, sondern in welcher die allunenbliche Vernünftigkeit ift. Vor allen Dingen muffen wir baher, wie die Philosophie, so auch die Religion faffen, b. i. als vernünftig erkennen und anerkennen; benn sie ist bas Werk ber sich offenbarenben Vernunft, und ihr höchstes, vernünftigstes. Es find mithin absurbe Borftellungen, baß Briefter bem Bolfe jum Betrug und Eigennut eine Religion überhaupt gedichtet haben u. f. f.; es ist ebenso seicht als verfehrt, bie Religion als eine Sache ber Willfur, ober Täuschung anzusehen. Misbraucht haben Priefter oft die Religion, - eine Möglichkeit, welche eine Confequenz bes außern Verhaltniffes und zeitlichen Dasenns ber Religion ist. Sie kann also wohl hie und ba an biesem außerlichen Busammenhange ergriffen werben; aber, weil sie Religion ift, so ist sie es wesentlich, die vielmehr gegen bie endlichen 3wede und beren Berwidelungen festhält, und die über fie erhabene Region ausmacht. Diese Region bes Beiftes ift vielmehr bas Beiligthum ber Wahrheit felbst, bas Beiligthum, worin die übrige Tauschung ber Sinnenwelt, ber endlichen Vorstellungen und Zwede, biefes Feldes ber Meinung und ber Willfür, zerfloffen ift.

Dieß Bernünftige, wie es wesentlicher Inhalt ber Religionen ift, könnte nun berauszuheben, und als geschichtliche Reihe von Philosophemen anzuführen zu senn scheinen. Die Philosophie fteht mit ber Religion auf gleichem Boben, hat benfelben Begenstand: bie allgemeine, an und für fich sevende Bernunft; ber Beift will fich biefen Gegenstand ju eigen machen, wie in ber Religion es in der Andacht und dem Cultus geschieht. Allein die Korm, wie jener Inhalt in der Religion vorhanden ift, ift verschieden von derjenigen, wie er in der Philosophie vorhanden ift; und beswegen ift eine Geschichte ber Philosophie von einer Geschichte ber Religion nothwendig unterschieden. Die Andacht ift nur ein Daranhindenken; Die Philosophie will diese Berfohnung burch benfende Erkenntniß vollbringen, indem ber Beift fein Wesen in sich aufnehmen will. Die Philosophie verhält fich in ber Form bes benkenden Bewußtseyns ju ihrem Gegenstande: die Religion nicht auf diese Beise. Aber der Unterschied beiber Spharen barf nicht so abstract gefaßt werben, als ob nur in ber Philosophie gedacht werde, nicht in ber Religion; biefe hat auch Borftellungen, allgemeine Gedanken. Beil Beibes fo nahe verwandt ift, ift es in der Geschichte ber Philoso= phie eine alte Tradition, eine Bersische, Indische u. s. f. Bhilosophie aufzuführen; eine Gewohnheit, die zum Theil noch in gangen Geschichten ber Philosophie beibehalten wird. Auch ift es eine solche überall fortgepflanzte Sage, daß z. B. Buthagoras feine Philosophie aus Indien und Aegypten geholt habe; ift ein alter Ruhm, ber Ruhm ber Beisheit biefer Bölfer, welche auch Philosophie in sich zu enthalten verstanden wird. Ohnehin führen die morgenlandischen Borftellungen und Gottesbienste, welche zur Zeit bes Römischen Kaiserreichs bas Abendland durchbrungen haben, ben Ramen Orientalischer Philosophie. Wenn in der driftlichen Welt die driftliche Religion und die Philosophie bestimmter als getrennt betrachtet werden, so wird bagegen vornehmlich in jenem Orientalischen Alterthum Religion

und Philosophie als ungetrennt in dem Sinne betrachtet, daß der Inhalt in der Form, in welcher er Philosophie ist, vorhanden gewesen sey. Bei der Geläusigkeit dieser Borstellungen, und um für das Verhalten einer Geschichte der Philosophie zu religiösen Vorstellungen eine bestimmtere Grenze zu haben, wird es zweckmäßig seyn, über die Form, welche religiöse Vorstellungen von Philosophemen unterscheidet, einige nähere Betrachtungen anzustellen.

Die Religion hat nicht nur allgemeine Gebanken, als inneren Inhalt implicite in ihren Mythen, Bhantafie-Vorstellungen, und positiven eigentlichen Geschichten, so bag wir folchen Inhalt erst hernach als Philosophem aus ben Mythen herausgraben müffen: sondern oft hat die Religion ben Inhalt auch explicite in ber Form des Gedankens. In der Versischen und Indischen Religion sind sehr tiefe, erhabene, speculative Gedanken felbst ausgesprochen. Ja, es begegnen uns ferner in ber Religion ausbrückliche Philosophien, wie z. B. die Philosophie ber Rirchenwäter. Die scholaftische Philosophie ist wesentlich Theologie gewesen; wir finden hier eine Verbindung, ober, wenn man will, Vermischung von Theologie und Philosophie, die uns wohl in Berlegenheit setzen kann. Die Frage ift nun einerseits; Wie unterscheidet sich die Philosophie von der Theologie, dem Wissen ber Religion, ober von ber Religion, als Bewußtseyn? und bann: Inwiefern haben wir in ber Geschichte ber Philosophie auf bas Religiofe Rudficht zu nehmen? Bur Beantwortung biefer letten Frage ift wieder von brei Seiten ju fprechen: erftens ber mythis ichen und geschichtlichen Seite ber Religion, und ihrer Verwandtzweitens von ben ausbrudlichen schaft mit ber Philosophie; Philosophemen und speculativen Gedanken in der Religion; brittens von der Philosophie innerhalb der Theologie.

a. Unterschied von Philosophie und Religion.

Die mythische Seite, darunter die geschichtlich positive Seite überhaupt, ist interessant zu betrachten, weil daraus ber Unter-

schied in Hinficht ber Form erhellen wird, in welcher biefer Inhalt im Gegensat zur Philosophie vorhanden ift. Ja, bei ih= rer Berwandtschaft geht ihre Berschiedenheit zugleich zur scheinbaren Unverträglichkeit fort. Dieser Gegensat fällt nicht nur in unfere Betrachtung, sondern macht selbst ein fehr bestimmtes Doment in ber Geschichte aus. Es wird ber Philosophie zuge= muthet, baß sie ihr Beginnen, ihre Erfenntnisweise rechtfertige: und fie hat fich badurch in Gegensatz gegen die Religion gesett; umgekehrt ift bann auch bas Philosophiren von ber Religion und ber Rirche angefeindet und verdammt worben. Schon die Briechische Bolksreligion hat mehrere Philosophen verbannt; noch mehr ift biefer Gegensat aber in der driftlichen Kirche vorgefommen. Es ift also nicht nur zu fragen, ob in ber Geschichte ber Philosophie auf die Religion Rucksicht zu nehmen fen; sonbern es ift geschehen, daß die Philosophie selbst Rudficht auf bie Religion, und biese auf jene genommen hat. Da sich Beibe in ber Geschichte nicht unberührt auf ber Seite haben liegen laffen, so bürfen wir es auch nicht. Von ihrem Verhältniffe. müffen wir baher bestimmt, offen und ehrlich sprechen: aborder la question, wie die Frangosen es nennen. Wir burfen nicht quangeln, als fei folche Erörterung ju belicat, nicht uns hinaushelfen wollen burch Drumherumreden, noch Ausflüchte und Wendungen fuchen; fo bag am Ende Riemand wiffe, was es heißen foll. Man muß sich nicht ben Schein geben wollen, als ob man bie Religion wolle unangetaftet liegen laffen. Dieser Schein ift nichts Anderes, als daß man verbeden will, daß sich die Philosophie gegen die Religion gerichtet hat. Die Religion, - b. h. bie Theologen, machen es zwar so; sie ignoriren die Philosophie, aber nur um in ihren willfürlichen Rasonnements nicht genirt zu werben.

Es könnte scheinen, als wenn die Religion forderte, daß ber Mensch auf das Denken allgemeiner Gegenstände, auf die Philosophie verzichte, weil dieß nur Weltweisheit, menschliches

Thun sety. Die menschliche Vernunft wird bann ber göttlichen Man ist hierüber zwar wohl an die Unterscheis entgegengefett. bung von gottlicher Lehre und Gefet, und von menschlichem Machwerk und Erfindung in bem Sinne gewöhnt, baß unter Letterem alles bas zusammengefaßt wird, was in seiner Erscheinung aus bem Bewuftseyn, ber Intelligenz ober bem Willen bes Menschen hervorgeht, und daß alles bieses bem Wissen von Bott und ben göttlichen Dingen vermittelft göttlicher Offenbarung entgegengefest wird. Die burch biefen Gegenfat ausgesprochene Herabsetzung bes Menschlichen wird bann aber noch weiter getrieben, indem fie bie nahere Wendung erhalt, daß man gwar wohl angewiesen wird, die Weisheit Gottes in ber Natur zu bewundern, daß die Saat, die Berge, die Cedern Libanons in ihrer Bracht, ber Gesang ber Bogel in ihren 3weigen und bie weitere Rraft und Saushaltung ber Thiere als die Werke Gottes gepriesen werben: daß zwar wohl auch in den menschlichen Dingen auf die Beisheit, Gute und Gerechtigfeit Gottes hingewiesen wird, aber nicht sowohl in den menschlichen Einrichtungen und Gefeben, in ben burch ben Willen erzeugten Sanblungen und bem Gange ber Welt, als vornehmlich in ben menfchlichen Schicksalen, b. i. bemienigen, was bem Wiffen und bem freien Willen außerlich und bagegen zufällig ift; fo baß bieses Aeußerliche und Zufällige als bas vornehmlich, was Gott bazu thut, die wefentliche Seite aber, die im Willen und Bewiffen ihre Wurzel hat, als bas angesehen wird, was ber Mensch thut. Die Busammenstimmung ber außerlichen Verhaltniffe, Umftanbe und Ereigniffe ju ben 3weden bes Menschen überhaupt ift freilich etwas Soheres, aber es ift es nur barum, weil es. menschliche Zwede, nicht Raturzwecke — bas Leben eines Sperlings, der sein Futter findet u. s. f. - sind, zu welchen eine folche Zusammenstimmung betrachtet wirb. Wird in ihr aber bieß als das Hohe gefunden, daß Gott Herr über die Natur fen, was ift bann ber freie Wille? Ift er nicht ber herr über

bas Geistige, ober (indem er selbst geistig) der Herr im Geistlegen? und wäre der Herr über oder in dem Geistigen nicht höher, als der Herr über oder in der Natur? Jene Bewunderung Gottes aber in den natürlichen Dingen, als solchen, den Bäusmen, den Thieren, im Gegensate gegen das Menschliche, ist sie weit entsernt von der Religion der alten Aegypter, welche in den Ibis, Kahen und Hunden ihr Bewustseyn des Göttlichen geschabt haben, oder von dem Elend der alten und der jehigen Insbier, die noch die Kühe und die Affen göttlich verehren, und für die Erhaltung und Rahrung dieses Biehs gewissenhaft bedacht sind, und die Menschen verhungern lassen, welche durch das Schlachten jenes Viehs oder auch nur durch dessen Futter dem Hungertode zu entziehen ein Frevel seyn würde?

In biefer Wendung scheint ausgesprochen zu senn, daß bas menschlithe Thun gegen die Natur ein Ungöttliches, die Naturwerke göttliche Werke seinen, was aber ber Mensch producire, Was die menschliche Vernunft producirt, konnte ungöttlich. aber wenigstens gleiche Burbe haben, als bie Ratur. Da vergeben wir aber ber Vernunft schon mehr, als uns erlaubt. das Leben und Thun der Thiere schon göttlich, so muß das menschliche Thun viel höher stehen und in unendlich höherem Sinne göttlich genannt werben. Der Vorzug bes menschlichen Denkens muß fogleich zugestanden werden, Christus spricht hierüber (Matth. VI. 26-30): "Sehet die Bögel" (worunter auch die Ibis und Rokilas gehören) "an unter bem Simmel. Send ihr benn nicht viel mehr, als sie? So Gott bas Gras auf dem Felde also fleidet, das doch heute stehet und morgen in den Dfen geworfen wird, follte er das nicht viel mehr euch thun?" Der Vorzug bes Menschen, bes Ebenbilbes Gottes, vor dem Thier und der Pflanze wird wohl an und für sich zugestanden; aber indem gefragt wird, wo bas Göttliche zu fuchen und zu sehen seh: so wird in jenen Ausbrückungen nicht auf bas Borzügliche, sondern auf bas Geringere gewiesen.

Ebenso ist es eben in Rücksicht bes Wissens von Gott viel anbers, daß Christus die Erkenntniß und den Glauben an ihn nicht in die Bewunderung aus den natürlichen Creaturen, noch in die Verwunderung aus der sogenannten Macht über sie, aus Zeichen und Wundern, sondern in das Zeugniß des Geistes sept. Der Geist ist ein unendlich Höheres, als die Natur; in ihm manisestirt sich die Göttlichkeit mehr, als in der Natur.

Die Form aber, wodurch der an und für sich allgemeine Inhalt erst ber Philosophie angehört, ist die Form bes Denkens, die Form bes Allgemeinen selbst. In ber Religion ift diefer Inhalt aber burch bie Runft für die unmittelbare äußere Anschauung, ferner für die Vorstellung und die Empfindung. Die Bebeutung ift für bas sinnige Gemüth; sie ift bas Zeugniß des Geistes, der folden Inhalt versteht. Es ift, um dieß beutlicher zu machen, an den Unterschied zu erinnern zwischen bem, was wir find und haben, und zwischen dem, wie wir daffelbe wissen, b. i. in welcher Weise wir es wissen, b. i. als Gegen= stand haben. Dieser Unterschied ift bas unendlich Wichtige, um das es sich allein in der Bildung der Bölker und der Individuen handelt, und was oben als ber Unterschied ber Entwidelung ba Wir sind Menschen und haben Vernunft; was aewesen ift. menschlich, was vernünftig überhaupt ist, wiederklingt in uns, in unserem Gefühl, Gemuth, Berg, in unserer Subjectivität Dieser Wiederflang, diese bestimmte Bewegung ist es, worin ein Inhalt überhaupt unser und als ber unfrige ift. Die Mannigfaltigfeit von Bestimmungen, die er enthält, ift in biefer Innerlichkeit concentrirt und eingehüllt: ein dumpfes Beben bes Beiftes in sich, in ber allgemeinen Substantialität. Der Inhalt ift so unmittelbar identisch mit der einfachen, abftracten Gewißheit unserer felbst, mit bem Selbstbewußtseyn. Aber ber Geift, weil er Geift ift, ift ebenso wesentlich Bewußt-Die in fein einfaches Selbst eingeschlossene Gedrungenbeit muß sich gegenständlich werden, sie muß jum Wiffen fommen; und in der Art und Weise dieser Gegenständlichkeit, der Art und Weise hiermit des Bewußtseyns, ist es, daß der ganze Unterschied liegt.

Diese Art und Weise erstreckt sich von bem einfachen Ausbrude ber Dumpfheit ber Empfindung felbst bis zur objectivften, ber an und für sich objectiven Form, bem Denken. Die einfachste formellste Objectivität ift ber Ausbruck und Rame für jene Empfindung und für bie Stimmung zu berfelben, wie er beiße, "Andacht, Beten" u. f. f. "Laßt uns beten, lagt uns andachtig senn" u. f. f., ift die einfache Erinnerung an jenes Empfinden. "Laßt uns an Gott benfen," aber 3. B. fpricht schon Weiteres aus; es brudt ben absoluten umfaffenden Inhalt jenes substantiellen Gefühls aus, ben Gegenstand, ber von ber Empfindung als subjectiver, selbstbewußter Bewegung unterschieden ift, oder welcher ber Inhalt ift, unterschieden von diefer Bewegung als ber Form. Aber biefer Gegenstand, zwar ben ganzen substantiellen Inhalt in sich fassend, ist felbst noch unentwidelt und völlig unbestimmt. Deffen Inhalt aber entwideln, die fich baraus ergebenden Berhaltniffe faffen, aussprechen, zum Bewußtsenn bringen, ift bas Entstehen, Erzeugen, Die Form, in welcher diefer ent= Offenbaren ber Religion. widelte Inhalt zunächst Gegenständlichkeit erhält, ift bie ber unmittelbaren Anschauung, ber sinnlichen Vorstellung, ober einer von den natürlichen physischen oder geistigen Erscheinungen und Berhältniffen hergenommenen, naber bestimmten Vorstellung.

Die Kunft vermittelt bieß Bewußtseyn, indem sie dem flüchetigen Scheine, mit dem die Objectivität in der Empfindung vorübergeht, Haltung und Befestigung giebt. Der formlose, heilige Stein, der bloße Ort, oder was es ist, woran das Besdürsniß der Objectivität sich zunächst anknüpft, erhält von der Kunst Gestalt, Jüge, Bestimmtheit und bestimmteren Inhalt, der gewußt werden kann und nun als Gegenstand für das Beswußteyn vorhanden ist. Die Kunst ist so Lehrerinn der Bölfer

geworben, wie z. B. in homer und heftob, welche nach Berobot (II, 53), "ben Griechen ihre Theogonie gemacht" indem fie es fen woher es wolle erhaltene und vorgefundene verworrene Vorstellungen und Traditionen, dem Geiste ihres Bolfes entsprechend, ju- bestimmten Bilbern und Vorstellungen erhoben und gefestigt haben. Es ist dieß nicht die Runft, welche ben sonst schon auf seine Weise vollständig ausgebrückten Inhalt einer in Gedanken, Vorstellung und Worten schon ausgebildeten fertigen Religion nun nur auf ihre Weise ausbrückt: b. h. nun auch in ben Stein, auf Leinwand ober in Worte bringt, wie die Kunft neuerer Zeit thut, welche, wenn fie religiose Gegenstände ober ebenso wenn sie Geschichtliches behandelt, die vorhandenen Vorstellungen und Gedanken zu Grunde liegen hat. Das Be= wußtseyn dieser Religion ist vielmehr das Product der benkenben Phantaste, ober bes Denkens, welches nur burch bas Drgan ber Phantafie erfaßt, und in ihren Gestalten feinen Ausbruck hat.

Ob nun gleich in ber wahrhaften Religion bas unendliche Denken, ber absolute Geift, fich offenbar gemacht hat und offenbar macht: so ist bas Gefäß, in welchem es sich kund thut, bas Herz, bas vorstellende Bewußtseyn und ber Verstand bes Endlichen. Die Religion ist nicht nur überhaupt an jede Weise ber Bildung - "ben Armen wird bas Evangelium gepredigt" - gerichtet: sondern sie muß, als Religion ausdrücklich als an bas Berg und Gemüth gerichtet, in die Sphare ber Subjectivis tat hereintreten, und damit in das Gebiet ber endlichen Bor-Im wahrnehmenden und über die Wahrnehstellungsweise. mungen reflectirenden Bewußtseyn hat für die ihrer Natur nach speculativen Verhältnisse bes Absoluten ber Mensch in seinem Vorrath nur endliche Verhältnisse, welche ihm allein bienen können, es sey in gang eigentlichem ober aber auch in symbolischem Sinne, jene Ratur und Verhältniffe bes Unenblichen zu faffen und auszusprechen.

In der Religion, als der nächsten und unvermittelten Offenbarung Gottes, tann nicht nur die Form der Borftellungs= weise und des reflectirenden endlichen Denkens allein diejenige senn, unter ber er sich Dasenn im Bewußtseyn giebt, sondern biese Form soll es auch senn, unter ber er erscheint; benn biese ift es auch allein, welche für bas religiose Bewußtseyn verftandlich ift. Es muß, um bieß beutlicher zu machen, etwas barüber gesagt werben, was Verstehen heißt. Es gehört nämlich dazu einerseits, wie oben bemerkt worden, die substantielle Grundlage des Inhalts, welche, als das absolute Wesen des Geistes an ihn kommend, sein Innerstes berührt, in bemselben wiederklingt und barin Zeugniß von ihm erhält. Dieß ist die erste absolute Bedingniß bes Verstehens; was nicht an sich in ihm . ift, fann nicht in ihn hineinkommen, kann nicht für ihn fenn, — solcher Inhalt nämlich, ber unendlich und ewig ift. Denn bas Substantielle ift eben als unendlich basjenige, was keine Schranke an bemienigen hat, auf welches es sich bezieht: benn sonst ware es beschränkt, und nicht bas mahrhaft Substantielle; und ber Beist ist nur basjenige nicht an sich, was endlich, außerlich ift: benn eben bas, was endlich und äußerlich ift, ist nicht mehr bas, was an sich ift, sonbern was für ein Anderes, was ins Berhältniß getreten ift. indem nun andererseits das Wahre und Ewige gewußt werben, b. i. in das endliche Bewußtseyn treten, für den Geift senn soll: so ift dieser Beift, für welchen es zunächst ist, ber endliche, und die Weise seines Bewußtseyns besteht in den Vorstellungen und Formen endlicher Dinge und Verhältnisse. Formen find das dem Bewußtfeyn Geläufige und Eingewohnte, die allgemeine Weise der Endlichkeit; welche Weise es sich angeeignet und zu bem allgemeinen Medium seines stellens gemacht hat, auf welches Alles, was an basselbe kommt, zurudgebracht sehn muß, damit es sich selbst darin habe und erfenne.

Die Stellung ber Religion ift biefe, daß die Offenbarung ber Wahrheit, die durch sie an uns kommt, eine bem Menschen äußerlich gegebene ift; beshalb behauptet man auch, er habe fich barin in Demuth zu bescheiben, indem die menschliche Vernunft für sich felbst nicht barauf kommen könne. Der Charakter ber positiven Religion ift, daß ihre Wahrheiten sind, ohne daß man wisse, woher sie gekommen; so daß der Inhalt, als gegebener, ein folcher ist ber über und jenseits ber Vernunft sen. Irgend durch einen Bropheten oder göttlichen Abgesandten ift die Wahrheit verfündet; wie Ceres und Triptolem, welche ben Ackerbau und die Ehe eingeführt haben, beshalb von den Griechen geehrt wurden, fo find die Bölfer auch gegen Moses und Muhamed bankbar geworben. Diese Meußerlichkeit, durch welches Individuum die Wahrheit gegeben worden, ift etwas Geschichtliches, bas für ben absoluten Inhalt an und für sich gleichgültig ist, indem die Verson nicht der Inhalt der Lehre selbst ist. Bei der driftlichen Religion ift jedoch bieß Eigenthümliche, daß biese Person Christi felbst, seine Beftimmung, Sohn Gottes zu fenn, zur Natur Gottes felbft gehört. Ift Christus für die Christen nur Lehrer, wie Bythagoras, Gofrates oder Columbus: so ift dieß kein allgemeiner göttlicher Inhalt, feine Offenbarung ober Belehrung über die Natur Gottes, und über biese allein wollen wir belehrt seyn.

Allerdings muß die Wahrheit, es sey auf welcher Stufe sie selbst stehe, zuerst in äußerlicher Weise an die Menschen kommen, als ein sinnlich vorgestellter; gegenwärtiger Gegenstand: wie Mosses Gott im feurigen Busch erblickte, und sich die Griechen den Gott in Marmordildern oder sonstigen Vorstellungen zum Bewußtseyn gebracht haben. Das Weitere ist aber, daß es bei dieser äußerlichen Weise nicht bleibt und nicht bleiben soll, in der Religion wie in der Philosophie. Solche Gestalt der Phantasie, oder solcher geschichtlicher Inhalt, wie Christus, soll für den Geist ein Geistiges werden; so hört er auf ein Leußerliches zu seyn, denn die äußersliche Weise ist die geistlose. Wir sollen Gott "im Geist und in

ber Wahrheit" erkennen; Gott ist ber allgemeine, ber absolute, wesentliche Geist. In Ansehung des Berhältnisses des menschlischen Geistes zu diesem Geiste kommt es auf folgende Bestimmunsgen an.

Indem ber Mensch eine Religion annehmen soll, so fragt sich: Was ift ber Grund seines Glaubens? Die christliche Religion antwortet: Das Zeugniß bes Geiftes von biefem Inhalt. Christus verweist es ben Pharifaern, daß sie Wunder wollen; ber Geist allein vernimmt ben Geist, das Bunder ift bagegen nur Ahnung bes Geiftes: und ift. bas Wunder Unterbrechung ber Ratur, so ist ber Geift erft bas mahrhafte Bunber gegen ben Lauf ber Natur. Der Geift felbst ift nur bieß Bernehmen seiner felbit. Es ift nur Ein Beift, ber allgemeine gottliche Geift, — nicht daß er nur allenthalben ift; er ift nicht als Gemeinschaftlichkeit, als äußerliche Allheit nur in vielen ober allen Individuen, die wesentlich als Einzelne find, zu faffen: sondern als bas Durchdringende, als bie Einheit seiner selbst und eines Scheines feines Andern, als des Subjectiven, Besondern. als allgemein fich Gegenstand, und fo, als Besonderes bestimmt, bieses Individuum: als allgemein aber über bieß fein Anderes übergreifend, so baß sein Anderes und er felbst in Einem sind. Die wahrhafte Allgemeinheit erscheint, popular ausgebrückt, als zwei, das Gemeinschaftliche des Allgemeinen selbst und bes Be-Im Vernehmen seiner selbst ift eine Entzweiung gesett, sondern. und der Beist ist die Einheit des Vernommenen und Verneh-Der göttliche Beift, ber vernommen wird, ift ber obmenben. jective; ber subjective Geist vernimmt. Der Geist ift aber nicht paffir, ober die Paffivität fann nur momentan fenn; es ift Gine geiftige substantielle Einheit. Der subjective Geift ift ber thatige, aber ber objective Beift ist selbst diese Thatigkeit: ber thatige subjective Beift, ist ber ben göttlichen Geist vernimmt und insofern er ihn vernimmt. ist ber göttliche Beist felber. Dieß Verhalten bes Beistes nur au fich felbst ift die absolute Bestimmung; ber göttliche Geist lebt in seiner

Gemeinde und ist darin gegenwärtig. Dieß Vernehmen ist Glaube genannt worden, das ist aber nicht ein historischer Glaube; wir Lutheraner, ich bin es und will es bleiben, haben nur jenen ursprünglichen Glauben. Diese Einheit ist nicht die Spinozistische Substanz, sondern die wissende Substanz im Selbstdewußtsenn, welches sich verunendlicht und zur Allgemeinheit verhält. Das Gerede von den Schranken des menschlichen Denkens ist seicht; Gott zu erkennen, ist der einzige Zweck der Religion. Das Zeugnis des Geistes vom Inhalt der Religion ist Religiosität selbst; es ist ein Zeugnis, das bezeugt und zugleich Zeugen ist. Der Geist zeugt sich selbst, und erst im Zeugniß; er ist nur, indem er sich zeugt, sich bezeugt, und sich zeigt oder manifestirt.

Das Weitere ift diefes, daß dieß Zeugniß, dieß inmige Selbstbewußtsenn und Weben in sich selbst, sich entschließt: während es im eingehüllten Bewußtseyn ber Andacht nicht zum eigentlichen Bewußtseyn eines Objects, sondern nur jum Bewußtseyn bes Berfenktseyns ins absolute Wefen, fam. Diefer burchbringenbe und burchgebrungene Geift tritt jest in die Vorstellung; Gott geht jum Andern über, macht fich jum Gegenständlichen. treten alle Bestimmungen von Begebenseyn und Empfangen ein, bie uns in ber Mythologie vorkommen; alles Historische, bie positive Seite hat hier ihre Stelle. Um bestimmter zu sprechen, wir haben bann ben Christus, ber vor beinahe 2000 Jahren in bie Welt gekommen. Aber, sagt er, "Ich bin bei euch bis an ber Welt Ende: wo zwei in meinem Namen versammelt sind, bin ich bei euch:" werbe ich nicht mehr finnlich als Verson gegenwärtig vor euch senn, so "wird ber Beift euch in alle Wahrheit leiten;" bas äußerliche Verhältniß ift nicht bas rechte, es wird fich aufheben.

Darin sind die zweierlei Stadien angegeben, erstens das Stadium der Andacht, des Cultus, z. B. beim Genuß des Nachtmahls: das ist das Vernehmen des göttlichen Geistes in der Gemeinde, worin der jest gegenwärtige, inwohnende, lebendige

Christus, als Selbstbewußtseyn, Wirklichkeit hat; bas zweite Stadium ift das bes entwidelten Bewußtseyns, wo der Inhalt Gegenstand wird: hier fliegt dieser jegige, gegenwärtige, inwohnende Chriftus um 2000 Jahre jurud, wird in einen Winkel von Balästina relegirt, ift als biese geschichtliche Person fern zu Nazareth, zu Jerusalem. Analogisch ist es in der Griechischen Religion, wo ber Gott in ber Andacht zur prosaischen Bilbfaule, zu Marmor wird: ober in ber Malerei, wo es, wenn er zu Leinwand ober Holz wird, ebenfalls zu dieser Aeußerlichkeit kommt. Das Nachtmahl ift lutherisch nur im Glauben, im Genuffe ein göttliches, nicht als Softie noch verehrlich; fo ift uns ein Beiligen-Bild nichts Anderes, als Stein ober ein Ding. Der zweite Standpunkt muß zwar ber fenn, womit bas Bewußtseyn anfängt; es muß von dem außerlichen Vernehmen diefer Gestaltung ausgehen, bas Berichtetwerben an fich kommen laffen, ben Inhalt ins Gedächtniß aufnehmen. Bleibt es aber babei, so ist bas ber ungeistige Standpunkt: auf diesem zweiten Standpunkt — in diefer historischen, tobten Ferne - ftehen bleiben, heißt ben Beift verwerfen. Wer gegen den Seiligen Geift lügt, beffen Sünde fann nicht verziehen werden. Das Lügen aber gegen ben Geist ift eben bieß, daß er nicht ein allgemeiner, nicht ein heiliger sen: b. h. daß Chriftus nur ein Getrenntes, Abgesondertes sen, nur eine andere Person, als diese Person, nur in Judaa gewesen; ober auch jest noch ist, aber jenseits, im himmel, Gott weiß wo, nicht auf wirkliche, gegenwärtige Weise in seiner Gemeinde. Wer von ber nur endlichen, nur menschlichen Bernunft, ben nur Schranken ber Bernunft spricht, ber lügt gegen ben Beift; benn ber Geift, als unendlich, allgemein, sich selbst vernehmend, vernimmt sich nicht in einem Rur, in Schranken, im Endlichen als foldhem, hat kein Verhältniß bazu: fondern vernimmt fich nur in fich, in feiner Unendlichkeit.

Sagt man von der Philosophie, fie erkenne das Wefen, so ift der Hauptpunkt bann biefer, daß das Wesen nicht ein bem

Meußerliches ift, beffen Wefen es ift. Beim wesentlichen Inhalt eines Buches 3. B. abstrahire ich von Band, Papier, Druderschwärze. Sprache, den vielen tausend Buchstaben, die barin stehen; ber einfache allgemeine Inhalt, als das Wesen, ist nicht außerhalb bes Buches. Evenso ist das Geset nicht außerhalb des Individuums; sondern es macht das mahrhafte Senn des Individuums aus. Das Wesen meines Geiftes ift also in meinem Beifte felbit, nicht braußen; es ift mein wefentliches Senn, meine Substanz felbst, fonft bin ich wefenlos. Dieß Wefen ift, fo zu fagen, ber brennbare Stoff, ber von bem allgemeinen Wefen, als foldem, als gegenständlichem, entzündet und erleuchtet werben fann; und nur infofern dieser Phosphor im Menschen ift, ift bas Erfassen, bas Angunden und Erleuchten möglich. Rur so ift Gefühl, Ahmung, Wiffen von Gott im Menschen; ohne dieß ware auch ber göttliche Beift nicht bas an und für fich Allge-Das Wesen ift selbst ein wesentlicher Inhalt, nicht bas Inhaltslose, Unbestimmte; boch wie bas Buch noch anderen Inhalt hat, so ist auch am individuellen Geiste eine große Maffe anderer Erifteng, bie nur zur Erscheinung biefes Wesentlichen gehört: und das Individuelle, mit außerlicher Eriftenz umgeben, muß von diesem Wesen unterschieden werden. Da das Wesen selber Beift, nicht ein Abstractum ift, so ist "Gott nicht ein Gott ber Tobten, sondern ber Lebendigen," und zwar der lebendigen Beifter.

> Freundlos war ber große Weltenmeister, Fühlte Mangel, darum schuf er Geister, Sel'ge Spiegel seiner Seligkeit. Fand das höchste Wesen schon kein Gleiches; Aus dem Kelch des ganzen Geisterreiches. Schäumt ihm die Unendlichkeit.

Die Religion ist nun auch der Zustand, von diesem Wesen zu wissen. Was aber die unterschiedene Gestalt des Wissens in der Resligion und der Philosophie betrifft, so erscheint die Philosophie

als zerftorend gegen dies Berhaltnis in ber Religion gefehrt. baß ber allgemeine Geift junachst als außerlich, in gegenständlicher Weise bes Bewußtseyns scheint. Die Andacht, beim Meu-Berlichen anfangend, kehrt bann felbst, wie schon erinnert, dieß Berhältniß um und hebt es auf; so wird die Philosophie durch die Andacht und ben Gultus gerechtfertigt, und thut nur daffelbe, was Der Philosophie ist es nun um bas Zweifache zu thun: erftlich, wie ber Religion in ber Andacht, um ben subftantiellen Inhalt, die geistige Seele; und zweitens, dieses vor das Bewußtseyn als Gegenstand hervorzubringen, aber in Gestalt bes Denkens. Die Philosophie benkt, begreift bas, mas die Religion als Gegenstand bes Bewußtseyns vorstellt, es sey als Werk ber Phantasie ober als geschichtliche Existenz. Im religiösen Bewußtfenn ift die Form bes Wissens vom Gegenstande eine solche, bie ber Vorstellung angehört, also mehr ober weniger Sinnliches Daß Gott einen Sohn gezeugt (ein aus ber natürlichen Lebendigkeit genommenes Berhältniß); so werden wir uns in ber Philosophie nicht ausbruden; ber Gebanke, bas Substantielle folches Verhältnisses wird darum in der Philosophie doch anerkannt. Indem die Philosophie ihren Gegenstand benkt, hat fie ben Bortheil, daß die beiben Stadien bes religiösen Bewußtsenns, die in der Religion unterschiedene Momente find, in dem philosophischen Denken in Eine Einheit vereint find.

Diese beiben Formen sind es, die verschieden von einander sind, und die darum als entgegengesett, als einander widerstreitend erscheinen können; und es ist natürlich und eine nothwendige Erscheinung, daß, so zu sagen, in ihrem bestimmtern Aufstreten sie nur ihrer Verschiedenheit sich bewust sind, und daß sie daher zuerst seindselig gegen einander auftreten. In der Erscheimung ist das Erste das Daseyn, d. h. ein bestimmtes Fürsichseyn gegen das Andere; es ist das Spätere, daß das Denken sich selbst concreter faßt, sich in sich vertiest, und der Geist als solcher ihm zum Bewußtseyn kommt. Früher ist der Geist abstract,

in dieser Besangenheit weiß er sich verschieden und in Entgegenssehung gegen das Andere; indem er sich concreter ersaßt, so ist er nicht mehr bloß in der Bestimmtheit besangen, nur in diesem Unterschiedenen sich wissend und besigend: sondern er ist das Allsgemeine, das, indem es sich bestimmt, sein Anderes in sich enthält. Als concrete Geistigkeit faßt er ebenso das Substantielle in der Gestalt, die von ihm verschieden erschien, deren Erscheisnung er nur gesaßt und sich gegen diese gesehrt hatte: erkennt in deren Inhalt, in deren Innerem nunmehr sich selbst, faßt jest erst sein Gegentheil und läßt ihm Gerechtigkeit widersahren.

Ueberhaupt ift dieß ber Gang dieses Gegensates in ber Geschichte, daß das Denken zu allererft nur innerhalb ber-Religion unfrei in einzelnen Aeußerungen fich hervorthut; zweitens erftarkt es, fühlt fich als auf sich beruhend, nimmt und benimmt sich feindselig gegen die andere Form, und erkennt sich nicht barin; das Dritte ift, daß es damit endet, in diesem Andern fich felber anzuerkennen. Ober aber bas Philosophiren hat damit anfangen muffen, fein Gefchaft gang für fich zu treiben, bas Denken von allem Boltsglauben zu ifoliren, und fich für ein gang anderes Kelb zu nehmen, für ein Feld, dem die Welt der Borftellung zur Seite liege; fo baß fie gang ruhig neben einander bestanden, ober vielmehr, daß es überhaupt noch zu keiner Reflexion auf ihren Begenfat fam. Cbenfo wenig fam ber Bebante, fie verfohnen zu wollen, ba benn im Bolfsglauben berfelbe Inhalt aufgezeigt wurde ale nur in einer andern außern Geftalt, ale im Begriffe, vorhanden: b. h. ber Gebanke, ben Bolkeglauben erklaren und rechtfertigen zu wollen, um so die Begriffe bes freien Denfens felbst wieber in ber Beise ber Bolfereligion ausbruden au fonnen.

So sehen wir die Philosophie zuerst gebunden, und innerhalb des Kreises des Griechischen Heibenthums befangen; hierauf, sich auf sich sepend, tritt sie der Bolksreligion entgegen und nimmt eine feindselige Stellung an, dis sie deren Inneres erfaßt und in

So huldigten bie alteren Griechischen Philosos ibr fich erfennt. phen meist ber Bolksreligion, wenigstens waren sie ihr nicht ent= gegen und reflectirten nicht barauf. Spätere, ja schon Kenophanes, griffen aufs Heftigste bie Bolksvorstellungen an; und so traten viele sogenannte Atheisten auf. Wie die Gebiete der Bolksvorstellungen und des abstractern Denkens ruhig neben einander ftanben, feben wir aber auch noch an spätern gebildetern Griechis schen Philosophen, mit beren speculativem Treiben bie Ausübung bes Cultus, bas fromme Anrufen ber Götter, Opferbringen u. f. w. gang ehrlich, nicht als eine Seuchelei, zusammen bestand. frates wurde angeflagt, andere Götter als die Bolfereligion ju lehren: allerdings war sein Saiuovior dem Principe der Griechi= schen Sittlichkeit und Religion entgegen; aber er hat zugleich gang ehrlich bie Gebräuche seiner Religion mitgemacht, und wir wiffen, daß sein lettes Wort noch war, seinen Freunden aufzugeben, daß fie dem Aestulap einen Sahn opfern follten, - ein Berlangen, das mit ben burchgeführten Bebanken bes Sofrates vom Befen Gottes, vornehmlich ber Moralität, nicht zusammen bestehen fann. Plato eiferte gegen die Dichter und ihre Götter. Erft gang fpat erkannten die Neuplatonifer in der von den Philosophen früher verworfenen Volksmythologie ben allgemeinen Inhalt, indem sie bieselbe in Gedankenbedeutung um- und übersetzen, und biese Mythologie selbst für ihre Philosopheme als eine Bildersprache symbolisch gebrauchten.

Ebenso in der christlichen Religion sehen wir zuerst das Denken unseldstständig sich mit der Gestalt dieser Religion in Berbindung setsen und sich innerhalb derselben bewegen, d. h. sie zu Grunde legen und von der absoluten Boraussehung der christlichen Lehre ausgehen. Später sehen wir den Gegensatz von sogenanntem Glauben und sogenannter Bernunft, nachdem dem Denken die Fittige erstarkt sind; der junge Abler sliegt für sich zur Sonne der Wahrheit auf, aber noch als Raubthier gegen die Religion gewendet bekämpst er sie. Das Späteste ist, daß

vie Philosophie vem Inhalt ver Religion vurch ven speculativen Begriff, d. i. vor dem Gedanken selbst, Gerechtigkeit widerfahren lasse; dafür muß der Begriff sich concret erfaßt haben, zur concreten Geistigkeit durchgedrungen seyn. Dieß muß der Standpunkt der Philosophie der jezigen Zeit seyn, sie ist innerhalb des Christenthums entstanden und kann keinen anderen Inhalt als der Weltgeist selber haben; wenn er sich in der Philosophie der greift, so begreift er sich auch in jener Gestalt, die vorher ihr seindselig war.

So hat also die Religion einen gemeinschaftlichen Inhalt mit der Philosophie, und nur die Formen find verschieden; und es handelt sich mur darum, daß die Korm des Begriffs so weit vollendet wird, den Inhalt der Religion erfassen zu können. Wahrhaft ist nur basienige, was man die Musterien ber Religion genannt hat; sie sind das Speculative der Religion, wie bei ben Neuplatonifern uver, uverobai (eingeweiht werden), heißt: sich mit speculativen Begriffen beschäftigen. Unter Mysterien versteht man, oberflächlich genommen, bas Geheimnisvolle, was ein folches bleibt und nicht bekannt wird. In den Cleusie nischen Musterien war aber nichts Unbefanntes; alle Athenienser waren darin eingeweiht, nur Sofrates schloß fich aus. Das offentliche Bekanntmachen vor Fremden war bas Einzige, was verboten war, wie es benn auch Verschiedenen jum Verbrechen gemacht wurde. Es sollte nur als von Etwas heiligem nicht gesprochen werden; Herodot fagt oft (3. B. II., 45-47.) ausbrudlich, er wolle von den Aegyptischen Gottheiten und Musterien sprechen, so weit es heilig sen: er wisse noch Mehreres, aber es sen nicht heilig, davon zu sprechen. In der driftlichen Religion heißen Die Dogmatg Musterien; fie find bas, was man von ber Ratur Gottes weiß. Dieß ift auch nichts Geheimes, in ihr wiffen es alle Mitglieder, und baburch unterscheiben sie fich von benen anderer Religionen; so heißt also Musterium auch hier nicht etwas Unbekanntes, benn alle Christen sind im Beheimniß.

Mysterien sind ihrer Natur nach, als speculativer Inhalt, freilich geheim sür den Berstand, nicht aber sür die Bernunst; sie sind gerade das Bernünstige im Sinne des Speculativen. Der Berstand saßt das Speculative, was eben das Concrete ist, nicht, indem er die Unterschiede schlechthin in ihrer Trennung sesthält; auch das Mysterium enthält ihren Widerspruch, es ist aber zugleich die Auslösung desselben.

Die Philosophie ift bagegen bem sogenannten Rationalismus in ber neuern Theologie entgegen, welcher die Bernunft immer im Munde führt, aber nur trodener Verstand ist; von ber Bermmft ift nichts barin zu erkennen, als bas Moment bes Selbstbenkens, bas aber nur abstractes Denken ift. Wenn ber Berstand, ber die Wahrheiten ber Religion nicht faßt, sich als Aufflärung Bernunft nennt, und ben herrn und Meister spielte, so irrte er. Der Rationalismus ift ber Philosophie, bem Inhalt und ber Form nach, entgegengesett: benn er hat ben Inhalt, hat den Himmel leer gemacht, und Alles zu endlichen Verhältniffen heruntergesett; seine Form aber ift ein umfreies Rasonniren, kein Begreifen. Der Supranaturalismus ift in ber Religion bem Rationalismus entgegengesett, und wenn auch ber Philosophie in Ansehung des wahrhaften Inhalts verwandt, so boch ber Form nach von ihr verschieden; benn er ift ganz geiftlos und hölzern geworden, und nimmt außerliche Autorität zur Rechtfertigung an. Die Scholastifer waren nicht folche Supranaturaliften; fie haben bentend, begreifend bas Dogma ber Rirche erfannt. Wenn die Religion in ber Starrheit ihrer abstracten Autorität gegen bas Denken von sich behauptet, daß "die Pforten der Hölle sie nicht überwinden werden:" so ift die Pforte der Bernunft ftarfer, als die Pforte ber Holle, nicht die Kirche zu überwinden, fondern sich mit ihr zu versohnen. Die Bhilosophie, als begreifen= bes Denken biefes Inhalts, hat in Rudficht auf bas Borftellen ber Refigion ben Vortheil, daß sie Beibes versteht: sie fam bie Religion verstehen, sie versteht auch ben Rationalismus und ben

Supranaturalismus, und auch sich. Aber nicht ist es auch umgekehrt der Fall; die Religion, auf dem Standpunkt der Vorstellung stehend, versteht nur das, was mit ihr auf gleichem Standpunkt steht, nicht die Philosophie, den Begriff, die allgemeinen Denkbestimmungen. Oft ist einer Philosophie nicht Unrecht gethan, wenn man derselben ihren Gegensatz gegen die Religion vorgeworsen hat; aber auch ost ist ihr Unrecht geschehen, wenn dieß vom religiösen Standpunkt aus gethan ist.

Für ben Beift, wie er an und für fich ift, ift bie Geftalt der Religion nothwendig; sie ist die Form des Wahrhaften, wie es für alle Menschen, für jede Weise bes Bewußtseyns ift. Diese allgemeine Bildung der Menschen ift erstens das finnliche Bewußtseyn, und dann zweitens die Einmischung der Form bes Augemeinen in die finnliche Erscheinung, die Reflexion; das vorstellende Bewußtseyn, das Mythische, Bositive, Geschichtliche ist die Form, welche zur Verständlichkeit gehört. Das im Zeugniß bes Geiftes enthaltene Befen wird dem Bewußtsenn nur Gegenftand, wenn es in verständlicher Form erscheint; b. h. das Bewußtfenn muß mit diesen Formen schon sonst aus bem Leben und der Erfahrung befannt fenn. Weil nun bas benfenbe Bewußtseyn nicht die außerlich allgemeine Form für alle Menschen ift: fo muß bas Bewußtseyn bes Bahrhaften, bes Beiftigen, bes Bernünftigen, Die Form ber Religion haben; Dieß ift Die allgemeine Rechtfertigung biefer Bestalt.

Wir haben hiermit den Unterschied von Philosophie und Resligion auseinander gelegt; es bleibt aber noch in Beziehung auf das, was wir in der Geschichte der Philosophie abhandeln wollen, Einiges zu bemerken übrig, was theilweise aus dem Gesagten folgt. Ramentlich ist die Frage zu beantworten, wie wir und zu diesem Berwandten in der Geschichte der Philosophie zu verhalten haben.

β. Religiöfer, von ber Gefchichte ber Philosophie auszuschließenber Inhalt.

αα. Die Mythologie begegnet uns zuerst; und fie scheint Gefc. b. Bhil. 2. Aufl.

in die Geschichte ber Philosophie gezogen werben zu können. Sie ift zwar ein Product der Phantafie, aber nicht der Willfür, wiewohl biese hier auch ihren Sit hat. Sondern die Hauptsache ber Muthologie ift das Werk der phantastrenden Vernunft, die sich das Befen zum Gegenstande macht, aber noch fein anderes Organ hat, als die finnliche Vorstellungsweise; so daß die Götter in menschlicher Geftalt erscheinen. Die Mythologie fann nun ftudirt werben für bie Runft u. f. w.; ber benfende Beift muß aber ben substantiellen Inhalt, ben Gedanken, das Philosophem, das implicite barin enthalten ift, auffuchen, wie man in ber Natur Vernunft Diese Weise, die Mythologie zu behandeln, war die der fuctt. Reuplatonifer; in neuern Zeiten ift es vornehmlich ein Geschäft meines Freundes Creuzer in der Symbolik gewesen. Diese Be= handlungsart wird von Anbern angefeindet und verdammt: man muffe nur historisch zu Werke gehen, es sen aber unhistorisch, wenn in eine Muthe ein Philosophem hineingelegt, - ober herans erklärt werde, welches die Alten dabei nicht gedacht ha-Dieß ift einerseits gang richtig; benn es ift bieß eine Betrachtungsweise Creuzers und auch der Alexandriner, die sich das mit beschäftigt haben. Im bewußten Denken haben die Alten nicht folch' Philosophem vor sich gehabt, bas behauptet aber auch Riemand; daß indeffen folcher Inhalt nicht implicite barin sey, ift ein absurder Einwand. Als Producte der Vernunft (aber nicht der denkenden) enthalten die Religionen der Bölker, so auch bie Mythologien, fie mogen noch so einfach, ja läppisch erscheinen, wie achte Kunstwerke, allerdings Gedanken, allgemeine Beftimmungen, bas Wahre; benn ber Inftinct ber Bernünftigkeit liegt ihnen zu Grunde. Damit ist verbunden, daß, indem bas Denthologische in die sinnliche Betrachtungsweise übergeht, sich mancherlei zufälliger, außerlicher Stoff einmischt; benn bie Darftellung des Begriffs auf sinnliche Weise enthält immer eine Unangemeffenheit, da ber Boben ber Phantasie bie Ibee nicht auf wahrhafte Beise ausbrücken kann. Diese finnliche Gestalt, welche

anf eine historische ober natürliche Weise hervorgebracht wird, muß nach vielen Seiten bestimmt werden; und diese dußerliche Bestimmtheit muß mehr ober weniger von der Beschaffenheit seyn, der Idee nicht zu entsprechen. Es kann auch seyn, daß in jener Erklärung viele Irrthümer enthalten sind, besonders wenn es auf das Einzelne hinausgeht: die Menge von Gebräuchen, Handelungen, Geräthen, Gewändern, Opfern u. s. s. f. kann allerdings etwas der Idee Analogisches enthalten; solche Beziehung ist aber sehr entsernt, und viele Zusälligkeiten müssen sich dabei einsinden. Daß aber eine Bernunst darin ist, ist für wesentlich anzuerkennen; und die Mythologie so zu sassen, ist eine nothwendige Bestrachtungsweise.

Allein aus unserer Geschichte der Philosophie muß die Mythologie ausgeschlossen bleiben. Der Grund davon liegt darin, daß es uns in der Philosophie nicht um Philosopheme überhaupt zu thun ist, um Gedanken, die nur implicite in irgend einer Darstellung enthalten sind: sondern um Gedanken, die heraus sind, und nur insosern sie heraus sind, — sosern solcher Inhalt, den die Religion hat, in der Form des Gedankens zum Bewußtsenn gekommen ist; und dieß ist eben der ungeheure Unterschied, den wir oben als Anlage und Wirtslichteit sahen. Die Philosopheme, die implicite in der Religion, enthalten sind, gehen und also nichts an; sie müssen als Gedansten senn, denn nur der Gedanke ist die absolute Form der Idee.

 und regiere, sonbern Gutes fen mit Bofem vermischt, überhaupt bringe die Natur nichts Reines und Einfaches hervor; so sev es nicht Ein Ausspender, ber aus zwei Faffern uns ein Getrank, wie ein Wirth, austheile und mische: Sonbern burch zwei ents gegengesette feinbselige Principien, beren bas eine rechts fich richte, bas andere nach ber entgegengesetten Seite treibe, werbe, wenn nicht die ganze Welt, wenigstens diese Erbe auf ungleiche Weise bewegt. Zoroafter habe dieß vorzüglich so vorgestellt, daß bas eine Brincip (Ormuzd) bas Licht sen, bas andere aber (Ahriman) die Kinsterniß; ihre Mitte (uéoog de aupoir) sen Mithra, daher ihn die Berfer Bermittler (µeologs) nennen.". Mithra ist bann auch die Substanz, bas allgemeine Wesen, die Sonne zur Totalität erhoben. Er ist nicht Bermittler zwischen Ormuzd und Ahriman, als ob er Frieden stiften follte, fo daß Beibe beftehen blieben; er hat nicht Theil am Guten und Bosen als ein unselig Mittelbing, sondern steht auf ber Seite bes Ormuzd und streitet mit ihm gegen bas Bose. Ahriman wird zuweilen ber erstgeborne Lichtsohn genannt; aber nur Ormuzd ist im Lichte geblieben. Bei ber Schöpfung ber fichtbaren Welt feste Ormust auf die Erde in sein unbegreifliches Lichtreich das feste Gewölbe bes Himmels, das oberhalb noch allenthalben mit bem ersten Urlichte umgeben ift. Mitten auf ber Erbe ift ber hohe Berg Albordi, ber bis ins Urlicht reicht. Ormuzb' Lichtreich befindet fich ungetrübt über bem festen Gewölbe bes Himmels und auf bem Berge Albordi; und fo war es auch auf ber Erbe bis ins britte Zeitalter. Jest brach Ahriman, beffen Nachtreich vorher unter ber Erbe beschränkt war, in Ormuzd' Rörperwelt ein, und herrschte gemeinschaftlich mit ihm. Run ist ber Raum zwischen Simmel und Erbe zur Salfte in Licht und Racht getheilt. Wie Ormusd vorher nur einen Geifterftaat bes Lichts, fo hatte Ahriman nur einen ber Nacht; nun aber, als eingebrungen, feste er ber irbischen Lichtschöpfung eine irbische Nachtschöpfung entgegen. Bon nun an ftehen zwei Körperwelten einander gegenüber, eine

reine und gute, und eine unreine und böse; dieser Gegensatz geht durch die ganze Natur. Auf Albordi hat Ormuzd den Mithra als Mittler für die Erde geschaffen; der Zweck der Schöpfung der Körperwelt ist kein anderer, als durch sie die von ihrem Schöpfer abgesallenen Wesen wieder zurückzuführen, sie wieder gut, und dadurch das Böse auf ewig verschwinden zu machen. Die Körperwelt ist der Schaus und Kampsplatz zwischen Gut und Böse; aber der Kamps des Lichts und der Finsternis ist nicht ein absolut unaufgelöster Gegensatz an sich, sondern ein vorübergehender, worin Ormuzd, das Princip des Lichtes, sies gen wird.

Ich bemerke hierliber, baß, wenn wir die Momente in diefen Vorstellungen, die eine nahere Beziehung auf Philosophie haben, betrachten, une baran in biefer Rudficht bloß bas Allgemeine biefes Dualismus intereffant und merkwürdig fenn fann, mit welchem der Begriff nothwendig geset ift; benn dieser ift eben an ihm unmittelbar bas Gegentheil seiner felbft, im Andern Einheit seiner selbst mit fich: ein einfaches Besen, bessen absoluter Gegensat als Gegensat bes Wesens und ber Aufbebung beffelben erscheint. Indem von Beiden eigentlich nur das Lichtprincip bas Wefen ift, bas Princip ber Kinsterniß aber bas Richtige: so fällt bas Lichtprincip mit bem Mithra, ber vorhin als bas höchste Wefen genannt wurde, selbst zusammen. gensat hat ben Schein ber Zufälligkeit abgelegt; aber bas geiftige Brincip wird von bem physischen nicht geschieden, inbem bas Gute und bas Bofe zugleich als Licht und Finfterniß bestimmt werben. Wir sehen also hier ein Lodreißen bes Bebankens von der Wirklichkeit, und zugleich nicht ein Losreißen, wie es nur in ber Religion Statt findet, so daß das Ueberfinnliche felbst wieder auf sinnliche begriffslose zerftreute Weise vorgestellt ist; fondern die ganze Zerstreuung bes Sinnlichen ist in ben einfachen Gegensat zusammengenommen, die Bewegung ebenso einfach vorgestellt. Diefe Bestimmungen liegen bem Gebanken

viel näher, es sind nicht bloße Bilber; aber auch solche Mythen gehen die Philosophie nichts an. Nicht der Gedanke ist darin das Erste, sondern die Form der Mythe bleibt das Ueberwiegende. In allen Religionen findet sich dieß Schwanken zwischen Bildlichem und Gedanken; und eine solche Vermischung liegt eben noch außerhalb der Philosophie.

Dieselbe Bewandniß hat es unter den Phoniciern mit Sanchuniathons Rosmogonie. Diefe Fragmente, welche fich bei Gusebius (Praepar. Evang. I., 10.) finden, sind aus eines Grammatifers Philo aus Biblus Uebersetung bes Sunchuniathon ins Griechische aus bem Phonicischen; Philo lebte zu Bespafians Zeiten, und schreibt bem Sanchuniathon ein hohes Alter zu. Es heißt barin: "Die Brincipien ber Dinge seven ein Chaos, in welchem die Elemente unentwidelt unter einander lagen, und ein Luftgeist. Dieser schwängerte bas Chaos, und erzeugte mit ihm einen schleimigten Stoff, Mot (ldv), ber die lebendigen Rrafte und Samen ber Thiere in sich enthielt. Durch die Bermischung des Mot mit der Materie des Chaos und die daraus entstandene Gahrung trennten fich die Elemente. Die Feuertheile ftiegen in die Höhe und bildeten die Gestirne. Durch den Einfluß diefer auf die Luft wurden Wolken erzeugt. Die Erbe warb fruchtbar. Aus der durch das Mot in Fäulniß übergegangenen Mischung von Wasser und Erbe entstanden die Thiere, unvollkommen und ohne Sinne. Diese erzeugten wieder andere Thiere, vollkommener und mit Sinnen begabt. Die Erschütterung bes Donners beim Gewitter war es, welche bie ersten Thiere, die in ihren Samenhüllen schliefen, zum Leben erwachen ließ."1

Die Fragmente des Berosus unter den Chalddern wurden aus Josephus, Syncellus und Eusebius unter dem Litel Berosi Chaldaica von Scaliger als Anhang zu seiner Schrift De emendatione temporum, gesammelt, und sinden sich vollständig in Fabricius'

¹ Sanchuniathonis Fragm. ed. Rich. Cumberland, Lond. 1720, 8; beutsch von S. P. Rassel, Magbeb. 1755, 8., S. 1—4.

Griechischer Bibliothef (T. XIV., p. 175-211.) Berosus lebte ju Alexanders Beit, foll ein Briefter bes Bel gewesen fenn, und aus den Tempelarchiven zu Babylon geschöpft haben. Er fagt: "Der ursprüngliche Gott fen Bel, Die Göttin Omorofa (bas Meer); neben biesen habe es aber noch andere Götter gegeben. Bel schnitt die Omoroka mitten burch, um aus ihren Theilen ben himmel und die Erbe zu bilben. Hierauf schnitt er sich felbst ben Kopf ab, und aus ben Tropfen seines göttlichen Bluts entstand bas Menschengeschlecht. Nach Schöpfung bes Menschen verscheuchte Bel die Finfterniß, schied Simmel und Erde, und formte die Welt zu ihrer natürlichern Gestalt. Da einzelne Gegenden der Erde ihm noch nicht bevölfert genug schienen, so zwang er einen anderen Gott, sich selbst Gewalt anzuthun, und aus bem Blute beffelben wurden mehr Menschen und andere Thiergattungen erzeugt. Die Menschen lebten Anfangs wild und ohne Cultur, bis ein Ungeheuer" (welches Berosus Dannes nennt) "fie zu einem Staate vereinigte, fie Runfte und Wiffenschaften lehrte und zur humanität überhaupt erzog. Das Ungeheuer flieg zu biesem 3wed bei Aufgang ber Sonne aus bem Meer, und beim Untergange verbarg es sich wieder unter die Fluthen."

ps. Das Mythologische kann auch zweitens die Prätension machen, eine Art und Weise des Philosophirens zu seyn. Es hat Philosophen gegeben, die sich der mythischen Form bedienten, um ihre Philosopheme der Phantasie näher zu bringen, indem sie den Gedanken zum Inhalt des Mythus machten. Bei den alten Mythen ist aber der Mythus nicht bloße Hülle; man hat den Gedanken nicht bloß gehabt, und ihn nur versteckt. In unserer reslectirenden Weise kann dieß geschehen: die ursprüngliche Poesse geht aber nicht aus von der Trennung der Prosa und Boesse. Haben Philosophen Mythen gebraucht, so ist es meist der Fall, daß sie den Gedanken gehabt und dazu nun das Bild gesucht haben; so, hat Plato viel schöne Mythen. Auch Andere haben mythisch gesprochen: z. B. Jacobi, der in der

Korm ber christlichen Religion Philosophie treibt, und auf diese Beise die speculativsten Dinge sagt. Diese Form ift aber nicht bie paffenbe für die Philosophie; ber Gebanke, ber sich selbst jum Gegenstande hat, muß auch ju seiner Form, jur Form bes Blato wird oft wegen feiner Bedankens fich erhoben haben. Mythen geschätt; er foll damit ein höheres Genie, als fonft Philosophen vermögen, bewiesen haben. Man meint, die Mythen des Blato feven vortrefflicher, als bie abstracte Beise bes Ausbruck; und es ist allerdings eine schöne Darstellung im Plato. nauer betrachtet ift es jum Theil bas Unvermogen, auf die reine Weise bes Gebankens sich auszubruden, zum Theil fpricht Plato auch nur in der Einleitung so; wo er aber auf die Hauptsache fommt, brudt er sich anders aus, wie 3. B. im Parmenibes einfache Gedankenbestimmungen ohne Bilbliches ausgedrückt find. Rach Außen mogen jene Mythen freilich bienen, indem man von ber freculativen Sohe herunter geht, um leichter Borftellbares ju geben; ber Werth Blatos liegt aber nicht in ben Mythen. bas Denken einmal-so erstarkt, um in sich felbft, in seinem Glemente, fich fein Dasenn zu geben: so ift die Mythe ein überflussiger Schmud, wodurch die Philosophie nicht gefördert wird. Dft halt man sich nur an diese Mythen. So ist Aristoteles migverstanden worden, weil er hie und da Vergleichungen einftreut; die Bergleichung fann nicht bem Gebanten gang angemeffen fenn, fondern enthalt immer noch mehr. Die Ungeschicklichkeit, ben Gebanken als Gebanken vorzustellen, greift zu ben Sulfemitteln, in sinnlicher Form sich auszubrücken. Berftedt foll ber Gebanke burch ben Mythus auch nicht werben; die Absicht bes Mythischen ift vielmehr, ben Bedanken auszudrücken, zu enthüllen. Diefer Ausbrud, bas Symbol ift freilich mangelhaft; wer ben Gebanken in Symbole verstedt, hat ihn noch nicht; benn ber Gedanke ift bas fich Offenbarenbe, bas Mythische also nicht ein abaquates Mebium für ben Gebanken. Aristoteles (Metaph. III. 4.) fagt: "Bon benen, welche mythisch philosophiren, ift es

nicht ber Mühe werth, ernstlich zu handeln;" es ist dies nicht die Form, in welcher der Gedanke sich vortragen läßt, sondern nur eine untergeordnete Weise.

Es schließt sich hieran eine verwandte Weise an, allgemeinen Inhalt barguftellen: in Bahlen, Linien, geometrifchen Figuren; sie sind bilblich, aber nicht concret bilblich, wie bie Mythen. So fann man fagen: Die Ewigkeit fen ein Rreis, Die Schlange, die fich in ben Schwanz beißt; bas ift nur ein Bilb, ber Beist bedarf aber eines folches Symbols nicht. Es giebt Bölfer, die fich an biefe Darftellungsweise gehalten; aber mit folden Formen geht es nicht weit. Die abstracteften Bestimmungen fann man wohl in biefem Elemente ausbruden; aber will man weiter geben, so giebt es Verwirrung. Wie eben bie Freimaurer Symbole haben, die für tiefe Beisheit gelten - tief, wie man einen Brunnen tief nennt, beffen Boben man nicht fehen kann -: fo kommt leicht ben Menschen bas tief vor, was verborgen ift, als ftede etwas Tiefes bahinter. Aber wenn es verstedt ift, so ist auch der Fall möglich, daß Nichts dahinter ift, wie bei ben Freimaurern bas außerhalb und Bielen auch innerhalb gang Berborgene, woran fie nichts Ausgezeichnetes in Kenntniffen und Wiffenschaften, am wenigsten in ber Bhilosophie besitzen. Der Gebanke ist vielmehr eben bieß, sich ju manifestiren; dieß ift seine Natur, dieß er felbst, flar ju seyn. Manifestiren ift nicht gleichsam ein Zustand, ber seyn und auch nicht fenn fann, fo daß ber Bedanke noch Gebanke bliebe, wenn er nicht manifestirt ware: fondern Manifestiren ift' felbst fein Senn. Bahlen, wie bei ben Buthagoreern bemerkt werben wird, find unpaffende Medien, den Gedanken zu faffen: jo movág, δυάς, τριάς beim Bythagoras, als Einheit, Unterschied, und Einheit ber Einheit und bes Unterschiedes. In der Dreiheit fommen allerdings bie beiden Erften durch Abdition gusammen; folche Berbindung ift aber bie schlechteste Form ber Einheit. Die Drei erscheint auf tiefere Weise in der Religion als Dreieinigkeit, in der Philosophie als Begriff; Zählen ist aber eine schlechte Manier. Dasselbe Borurtheil ist es, als ob Figusrationen des Raumes fähig wären, das Absolute auszudrücken. Man spricht auch von der Philosophie der Chinesen, des Foi; bei denen man es auch sindet, daß sie durch Zahlen die Gedansen darstellen. Doch haben die Chinesen ihre Symbole auch erklärt, also die Bestimmung heraus gesetzt. Die allgemeinen einsachen Abstractionen haben allen Bölkern, die zu einiger Bilsdung gesommen, vorgeschwebt.

vy. Es ift noch brittens zu bemerken, bag bie Religion als folche, nicht blos in Weise ber Runft bargestellt, und weiter auch die Boeffe wirkliche Bedanken enthält. In Dichtern, beren Kunft die Sprache jum Elemente hat, finden wir überall tiefe, allgemeine Gedanken über bas Befentliche; in ber Indischen Religion befonders werden bergleichen ausbrücklich ausgesprochen, bei ben Indiern läuft aber Alles durch einander. Man fagt da= her, folde Bölfer haben auch eigentliche Philosophie gehabt; die intereffanten allgemeinen Bebanfen in Indischen Buchern schränfen fich aber auf das Abstractefte ein, auf die Borftellung von Entstehen und Untergeben, von einem Kreislauf barin. So ist bas Bild des Phonix befannt; es ift aus dem Morgenlande überhaupt gekommen. So finden wir bei den Alten Gedanken über Leben und Sterben, Uebergang bes Senns ins Bergeben: aus Leben komme Tod, aus Tod Leben; im Senn, Bontiven fen selbst schon das Regative enthalten. Das Negative foll ebenfo felbst schon in sich das Positive enthalten; alle Beränderung, aller Broces ber Lebendigkeit bestehe barin. Solche Gebanken kommen aber nur gelegentlich por, für eigentliche Philosopheme find sie nicht zu nehmen. Sondern Philosophie ist nur bann vorhanden, wenn der Gedanke, als folder, zur absoluten Grundlage und Wurzel alles Uebrigen gemacht wird; bas ist in folden Darstellungen nicht der Fall.

Die Philosopie hat nicht Gedanken über Etwas, einen Ge-

genstand, ber ichon vorher als Substrat zu Grunde liegt; ihr Inhalt ift felbst schon Gebanke, ber allgemeine Gebanke, ber schlechthin das Erste senn foll: oder das Absolute in der Philofophie muß als Gebante fenn. In ber Griechischen Religion finden wir die Gedankenbestimmung "ewige Rothwendigkeit;" bas ift ein absolutes, schlechthin allgemeines Verhältniß. Diefer Ge banke hat aber neben ihm noch Subjecte, er brudt nur ein Berhältniß aus; die Nothwendigfeit gilt nicht als bas wahrhafte. allumfaffende Seyn felbst. Alfo auch diese Weise haben wir Wir fönnten so von einer Philosophie bes nicht zu betrachten. Euripibes, Schillers, Gothe's sprechen. Aber alle folche Gebanfen oder allgemeine Vorstellungsweisen über das Bahrhafte, Die Bestimmung des Menschen, das Moralische u. f. f., find theils nur beiläufig aufgestellt, theils hat dieß nicht die eigenthümliche Form des Gedankens gewonnen, und so daß dieß, was so ausgesprochen ist, das Lette sen, was das Absolute ausmache.

Ausbrudliche Philosopheme in ber Religion. Endlich geht uns auch die Philosophie nichts an, die wir innerhalb einer Religion finden. Auch bei ben Rirdenvätern und Scholaftifern, nicht nur in ber Indischen Religion, finden wir tiefe speculative Gebanken über bie Natur Gottes In ber Geschichte ber Dogmatif ift es von wesentlichem Intereffe, solche Gedanken kennen zu lernen; aber in die Geschichte der Philosophie gehören sie nicht. Von den Scholaftifern muß indessen mehr Notiz genommen werden, als von ben Rirchenvätern. Diese waren zwar große Philosophen, benen die Ausbildung des Christenthums viel zu verdanken hat; ihre speculativen Gebanken gehören aber eines Theils andern Philosophien an, die insofern für sich zu betrachten find, z. B. der Plas tonischen: andern Theils kommen fie vom speculativen Juhalt ber Religion selbst her, der als Lehre der Kirche schon für sich als wahr zu Grunde liegt, und zunächst dem Glauben angehört. Diese Gedanken beruhen also auf einer Boraussehung, nicht auf

bem Gebanken; sie sind nicht sowohl eigentliche Philosophie, b. i. Gebanke, ber auf fich felbst steht, sondern find jum Behufe biefer als fest schon vorausgesetten Borstellung thatig, sen es aur Wiberlegung anderer Vorstellungen und Philosopheme, ober auch um gegen sie die eigene religiöse Lehre philosophisch zu vertheibigen: so daß der Gedanke fich nicht als das Lette, die absolute Spike des Inhalts, als der innerlich sich bestimmende Gebanke erkennt und darstellt. Wenn also auch die Kirchenväter, ba ber Inhalt ber chriftlichen Religion nur auf speculative Beise gefaßt werden fann, innerhalb ber Lehre der Rirche fehr speculativ gedacht haben: fo war die lette Rechtfertigung beffelben boch nicht das Denken, als solches, sondern die Lehre ber Kirche; hier findet sich die Lehre der Philosophie innerhalb eines festen Lehrbegriffs, nicht als frei von sich ausgehendes Denken. So auch bei ben Scholaftifern conftruirt fich ber Gebanke nicht aus sich, sondern bezieht sich auf Voraussehungen, wiewohl er schon mehr auf sich rubte, aber immer nicht im Gegensat gur Lehre ber Kirche; Beibes follte concordiren und concordirte auch, indem der Gedanke aus sich beweisen follte, was die Rirche schon bewahrheitet hatte.

c. Abscheidung ber Philosophie von ber Populars Philosophie.

Bon den zwei mit der Philosophie verwandten Sphären hatte die eine, die besonderen Wissenschaften, um zur Philosophie gezählt zu werden, für uns den Mangel gehabt, daß sie, als Selbstiehen und Selbstdenken in den endlichen Stoff versenkt, als Regsamkeit, das Endliche zu erkennen, nicht den Inhalt, nurdas sormelle, subjective Moment: die zweite Sphäre, die Religion, — daß sie nur den Inhalt, das objective Moment mit der Philosophie gemein hatte, das Selbstdenken aber nicht wesentliches Moment, sondern der Gegenstand in bildlicher Form oder geschichtslich ist. Die Philosophie fordert die Einheit und Durchdringung dieser beiden Seiten: sie vereinigt den Sonntag des Lebens, wo

ber Mensch bemüthig auf fich felbst verzichtet, und ben Werktag, wo ber Mensch auf seinen Beinen fteht, Herr ift, und nach fei-Ein Drittes scheint beide Momente zu nen Intereffen handelt. vereinen, bas ift bie Popular-Philosophie; fie hat es mit allgemeinen Gegenständen ju thun, philosophirt über Gott und Welt: und bann ift bas Denken auch thatig, folche Gegenstände zu erkennen. Doch auch biese Philosophie muffen wir noch auf Die Seite stellen. Die Schriften des Cicero können hierher gerechnet werben; fie enthalten ein Philosophiren, bas seine Stelle hat und worin Vortreffliches gesagt wird. Cicero hat vielfache Erfahrungen bes Lebens und feines Gemuthes gemacht, und baraus fich bas Wahrhafte genommen, nachdem er gesehen, wie es in ber Welt augeht; mit gebildetem Geifte brudt er fich über bie größten Angelegenheiten des Menschen aus und er wird fo fehr beliebt fenn. Schwärmer, Myftifer werben nach einer anbern Seite hierher gerechnet werben fonnen: ihre tiefe Andacht fprechen fie aus. haben hier in ben höhern Regionen Erfahrungen gemacht; ben höchsten Inhalt werden fie ausdrücken fönnen. Darstellung wird anziehenb senn. So finden fich in ben Schriften eines Bascal, namentlich in feinen Pensées, Die tiefften Blide.

Dieser Philosophie klebt aber noch der Mangel an, daß das Lette, woran appellirt wird (wie auch in neuern Zeiten), dieß ist, daß den Menschen Solches von Natur eingepflanzt sen; damit ist Cicero sehr freigebig. Zett wird vom Moral-Instinct geredet, man nennt es aber Gefühl; so soll sett die Religion nicht auf Objectivem beruhen, sondern auf religiösem Gefühl, indem das unmittelbare Bewußtsenn des Menschen von Gott ihr letter Grund sen. Cicero gebraucht häusig den consensus gentium; diese Berusung wird in der neuern Manier mehr oder weniger weggelassen, da das Subject auf sich beruhen soll. Die Empsindung wird zuerst in Anspruch genommen, dann kommt ein Rassonnement aus Gründen; diese können aber selbst nur an Uns

mittelbares appelliren. Selbstbenten wird hier freilich geforbert, auch ber Inhalt ift aus bem Selbst geschöpft; aber wir muffen Diese Weise gleichfalls aus der Philosophie ausschließen. die Quelle, woraus der Inhalt geschöpft wird, ift von gleicher Art, wie bei jenen ersten Sphären. Bei ben endlichen Biffenschaften ift die Quelle die Natur, bei der Religion der Geift; biese Quelle ift aber Autorität, der Inhalt ift gegeben, und die Andacht hebt nur momentan diese Aeußerlichkeit auf. Bovular-Philosophie ift die Quelle das Berg, Triebe, Anlagen, unser natürliches Senn, mein Gefühl für Recht, von Gott; ber Inhalt ift in einer Gestalt, welche nur eine natürliche ist. Gefühl habe ich zwar Alles, aber auch in der Mythologie ist aller Inhalt; in Beiben ift er jedoch nicht in mahrhafter Weise. Die Gesethe, die Lehren der Religion sind das, wo dieser Inhalt immer noch auf eine bestimmtere Beise zum Bewußtseyn tommt, während im Gefühle die Willfur des Subjectiven dem Inhalt beigemischt bleibt.

## 3. Anfang der Philosophie und ihrer Geschichte.

Indem wir den Begriff der Philosophie so bestimmt has ben, daß sie der Gedanke ist, der, als allgemeiner Inhalt, alles Sein ist: so wird sich in der Geschichte der Philosophie zeigen, wie nun die Bestimmungen an diesem Inhalt nach und nach hervortreten. Zuerst fragt sich nur noch: Wo fängt die Philosophie und ihre Geschichte an?

a. Die Freiheit bes Denkens als Bedingung bes Anfangs.

Die allgemeine Antwort ist nach dem Gesagten: Da fängt die Philosophie an, wo das Allgemeine als das allumsassende Sepende ausgesast wird, oder wo das Sepende in einer allgemeinen Weise gesast wird, wo das Denken des Denkens hervortritt. Wo ist dieß num geschehen? Wo hat dieß begonnen? Das ist das Historische der Frage. Das Denken muß für sich

fenn, in seiner Freiheit zur Eriftenz kommen, sich vom Naturlichen losteißen und aus bem Versenktsenn in die Anschauung heraustreten; es muß als freies in fich geben, und bamit jum Bewußtseyn ber Freiheit gelangen. Der eigentliche Anfang ber Philosophie ift da zu machen, wo das Absolute nicht als Borstellung mehr ift, und ber freie Gedanke nicht bloß das Absolute benkt, sondern die Idee deffelben erfaßt: d. h. mo ber Gedanke bas Senn (was auch ber Gebanke felbst fenn fann), welches er als das Wesen der Dinge erkennt, als die absolute Totalität und das immanente Wefen von Allem, - hiermit, wenn es auch sonst als ein außeres Senn ware, boch als Gebanken erfaßt. So ift bas einfache, unfinnliche Wesen, welches bie Juden als Bott gebacht haben (benn alle Religion ift Denken), nicht ein Gegenstand der Philosophie: wohl aber 3. B. die Sape, "Das Wefen ober Princip ber Dinge ift bas Waffer, ober bas Keuer, ober der Gebanke."

Diese allgemeine Bestimmung, bas Denken, bas sich selbst sett, ift eine abstracte Bestimmtheit; fie ift ber Anfang ber Bbi · losophie, Diefer aber zugleich ein Geschichtliches, Die concrete Gestalt eines Volkes, beren Princip bieß ausmacht, was wir gesagt haben. Sagen wir, zum Hervortreten ber Philosophie gehört Bewußtsenn ber Freihelt, so muß dem Bolke, wo Philosophie beginnt, dieß Princip zu Grunde liegen; ein Bolf, bas biefes Bewußtsenn ber Freiheit hat, grundet sein Dasenn auf bieses Brincip; indem die Gesetzebung und ber ganze Zustand bes Bolfes seinen Grund allein im Begriffe bat, ben ber Beift fich von sich macht, in ben Kategorien, die er hat. Nach ber praktischen Seite hangt bamit jusammen, bag wirfliche Freiheit, politische Freiheit aufblühe; viese beginnt nur da, wo das Indivibuum für sich als Judividunm sich als Allgemeines und Wesentliches weiß, wo es einen menblichen Werth hat, ober wo bas Subject bas Bewußtfenn ber Perfönlichkeit erlangt hat, also schlechthin für fich gelten will. Das freie philosophifche

Denken hat sogleich diesen Zusammenhang mit der praktischen Freiheit, daß, wie jenes bas Denken des absoluten, allgemeinen und wesentlichen Gegenstandes, so diese, indem sie sich denkt, sich die Bestimmung des Allgemeinen giebt. Denken überhaupt heißt, etwas in die Form der Allgemeinheit bringen: so daß der Gedanke erstens das Allgemeine zu seinem Gegenstande macht, oder das Gegenständliche, die Einzelheit der natürlichen Dinge, die im sinnlichen Bewußtsehn sind, als das Allgemeine, als einen obsjectiven Gedanken bestimmt; zweitens gehört dazu, daß, indem ich dieß objective und unendliche Allgemeine jest erkenne und weiß, ich zugleich selbst auf dem Standpunkt der Gegenständlichskeit ihm gegenüber erhalten bleibe.

Wegen dieses allgemeinen Zusammenhangs der politischen Freiheit mit der Freiheit des Gedankens tritt in der Geschichte die Philosophie nur da auf, wo und insofern freie Versassungen sich bilden. Da sich der Geist nun von seinem natürlichen Wolslen und Versenktseyn in den Stoff trennen muß, wenn er philossophiren will: so kann er dieß noch nicht in der Gestalt, mit der Weltgeist ansängt, die der Stuse jener Trennung vorausgeht. Diese Stuse der Einheit des Geistes mit der Natur, welche, als unmittelbar, nicht der wahrhafte und vollkommene Zustand ist, ist das Orientalische Wesen überhaupt; die Philosophie beginnt daher erst in der Griechischen Welt.

b. Abscheiben bes Orients und seiner Philosophie. Ueber diese erste Gestalt sind einige Erläuterungen zu geben. Indem der Geist in ihr, als Bewustsenn und Wollendes, nur begehrend ist: so steht das Selbstbewustsenn noch auf seiner ersten Stufe, wo der Kreis seines Vorstellens und Wollens ein endlicher ist. Da hier also die Intelligenz endlich ist, so sind ihre Zwede noch nicht ein Allgemeines für sich; will dagegen ein Bolk das Sittliche, hat es Gesetz des Rechts, so liegt seinem Wollen der Charakter des Allgemeinen zu Grunde. Dieß setz ein Erstarken des Geistes voraus, womit er anfängt, frei zu seyn;

benn das allgemeine Wollen, als die Beziehung bes Denkens auf das Denken ober bas Allgemeine, enthält ein Denken', bas bei sich felbst ist. Will also ein Bolk die Freiheit, so ordnet es seine Begierben bem allgemeinen Gefete unter, während vorher bas Gewollte nur ein Besonderes war. Die Endlichkeit des Willens ift nun ber Charafter ber Orientalen, indem der Wille sich bei ihnen noch nicht als allgemeiner gefaßt hat; benn bas Denken - ist noch nicht frei für sich. So giebt es nur ben Stand bes Herrn und ben bes Knechtes; und in diefer Sphäre bes Despotismus ist die Furcht die regierende Kategorie überhaupt. ba der Wille noch nicht frei von dem Endlichen ift, so kann er daran gefaßt und daffelbe negativ gesett werden: biefes Gefühl ber Negation, daß etwas nicht aushalten könne, ift eben bie Furcht, wogegen die Freiheit vielmehr barin besteht, nicht im Endlichen zu senn, sondern im Fürsichsenn, welches nicht angegriffen werben kann. Die Religion hat nothwendig benfelben Charafter, indem die Furcht des Herrn das Hauptmoment ift, über das nicht hinaus gegangen werden fann. "Die Furcht des herrn ift der Unfang ber Weisheit," ift zwar ein richtiger Sat; ber Menfch muß bamit angefangen haben, die endlichen Zwede in ber Bestimmung bes Negativen zu wissen. Der Mensch muß aber auch die Kurcht durch Aufgebung ber endlichen Zwede überwunden haben: wogegen die Befriedigung, welche jene Religion gewährt, felbst im Endlichen befangen ift, ba die Hauptweisen ber Verföhnung Naturgestaltungen sind, die personissicirt und verehrt werden.

Ueber den Naturinhalt erhebt sich das Orientalische Bewußtseyn wohl zu einem Unendlichen; aber gegen die Macht, vor der sich das Individuum fürchtet, weiß es sich nur als ein Accidentelles. Diese Abhängigkeit kann zwei Gestalten annehmen, ja muß von Einem Extrem zum andern übergehen: das Endliche, welches für das Bewußtseyn ist, kann die Gestalt des Endlichen als Endlichen haben, oder zum Unendlichen werden, welches aber nur ein Abstractum ist. Der Mensch, welcher in der Furcht lebt, und der, welcher die Gesch d. Phil. 2. Aus.

Menschen durch die Furcht beherrscht, fteben beide auf Einer Stufe; ber Unterschied ift nur die größere Energie bes Billens, die babin gehen kann, alles Endliche für einen besondern Zweck aufzuopfern. Der Despot vollführt feine Einfälle, auch wohl das Gute, aber nicht als Gefet, sondern als feine Willfür; von ber Baffivität bes Willens, als Sclaverei, wird im Braktischen jur Euergie bes Willens übergegangen, Die aber auch nur Willtin ift: Ebenso finden wir in der Religion das Berfinken in Die tieffte Sinnlichfeit felbft als Gottesbienft, und bann fommt Die Flucht zur leersten Abstraction als bem Unendlichen, Die Erhabenheit, Allem zu entsagen, bei ben Orientalen vor, vorzüglich bei den Indiern, welche fich peinigen und in die inmerste Abstraction übergeben: so seben Indier zehn Jahre lang die Spite ihrer Rase an, werben von ben Umstehenden genährt, find ohne weiteren geiftigen Inhalt, sondern nur die wiffende Abstraction, beren Inhalt somit ein gang endlicher ift. Dieß ist also nicht ber Boben ber Freiheit.

Der Geift geht im Drient zwar auf, aber bas Berhältniß ift noch ein foldzes, daß das Subject nicht als Berson ift, son= dern im objectiven Substantiellen, welches Theils überfinnlich, Theils auch wohl mehr materiell vorgestellt wird, als negativ und untergehend erscheint. Das Höchste, zu bem die Individualität kommen kann, die ewige Seligkeit, wird als ein Versenktsenn in die Substanz, als ein Bergeben bes Bewußtseyns und so bes Unterschiedes zwischen Substanz und Individualität, mithin als Bernichtung vorgestellt; es findet baber ein geiftlofes Berhalt-. niß Statt, indem bas Sochfte bes Berhaltniffes bie Bewußtlofiafeit ift. Insofern aber ber Mensch jene Seligfeit nicht erlangt bat, sondern sich als einzelnes existirendes Individuum von der allgemeinen Substanz verschieden findet: so ift er aus der Ginheit beraus, hat feinen Werth, und ift, als bas Accidentelle und Rechtlofe. bas nur Endliche; er findet fich fo als burch die Natur bestimmt, & B. in den Raften. Der Wille ift hier nicht substantieller Wille; er

ist die der außern und innern Zufälligkeit hingegebene Willkür, da nur die Substanz das Affirmative ist. Es ist damit Edelsmuth, Größe, Erhabenheit des Charakters zwar nicht ausgesichlossen, aber nur als Naturbestimmtheit oder Willkür vorhanden, nicht in den objectiven Bestimmungen der Sittlichkeit und Gessellichkeit, die von Allen zu respectiren sind, für Alle gelten, und worin eben damit Alle anerkannt sind. Das Orientalische Subsiect hat so den Borzug der Unabhängigkeit, weil nichts sest ist; so unbestimmt die Substanz der Orientalen ist, so unbestimmt, frei und unabhängig kann auch der Charakter seyn. Was sür uns Rechtlichkeit und Sittlichkeit, ist dort im Staate auch, aber auf substantielle, natürliche, patriarchalische Weise, nicht in subsiectiver Freiheit. Es eristirt nicht das Gewissen, nicht die Mosral; Alles ist nur Naturordnung, die mit dem Schlechtesten auch den höchsten Abel bestehen läßt.

Die Folge davon ist, daß hier kein philosophisches Erkennen Statt finden fann. Dazu gehört bas Wiffen von ber Substanz, dem absolut Allgemeinen, das, obgleich ich es denke und entwickele, boch mir gegenüber als Gegenständliches für sich bleibt: und das, obgleich es mir als das Substantielle gilt, boch, insofern ich es benke, bas Meinige ift, worin ich zugleich meine Bestimmung habe, b. h. affirmativ erhalten bin; fo bag meine Bedanten nicht nur fubjective Beftimmungen, mithin Meinungen, find, sondern ebenso, als es meine. Gedanken find, auch Gebanken bes Objectiven ober substantielle Gebanken find. Drientalische ist so aus der Geschichte der Philosophie auszuschließen; im Ganzen aber will ich boch einige Notizen bavon Ich habe dieß sonst 1 übergangen; benn man ist erst seit einiger Zeit in ben Stand gesett worden, barüber zu uriheilen. Man hat früher großes Aufsehen von ber Indischen Weisheit gemacht, ohne zu wissen, was baran ift; erft jest weiß man

<sup>1</sup> Nämlich in ben Bortefungen, bie ber aus bem Winterfennefter 1825 — 1826 vorhergingen.

bieß, und es fällt natürlich bem allgemeinen Charafter gemäß aus.

c. Beginn ber Philosophie in Griechenlant.

Die eigentliche Philosophie beginnt im Occident. Abendlande geht diese Freiheit bes Selbstbewußtseyns auf, bas natürliche Bewußtseyn in sich unter, und damit ber Beift in sich Im Glanze bes Morgenlandes verschwindet bas Indivibuum nur; erft im Abendlande wird bas Licht zum Blige bes Gebankens, ber in sich selbst einschlägt und von ba aus sich seine Belt erschafft. Die Seligkeit bes Occibents ift baher so bestimmt, bag barin bas Subject als solches ausbaure, und im Substantiellen beharre; benn ber einzelne Beift erfaßt fein Senn als Allgemeines, die Allgemeinheit ift aber eben diese Beziehung auf Dieß Beisichsenn, biese Versönlichkeit und Unendlichkeit des 3ch macht bas Senn bes Beiftes aus; so ift er, und er kann nun nicht anders fenn. Daß ein Bolf fich als frei weiß, und nur als Allgemeines ift, ift bas Sein beffelben, bas Brincip seines gangen sittlichen und übrigen Lebens. Wir wiffen g. B. unser wesentliches Senn nur so, daß die versonliche Freiheit Grundbedingung ift, wir also nicht Sclaven fenn können; ware . die bloße Willfür des Fürsten Geset, und er wollte Sclaverei einführen, fo hatten wir das Bewußtfenn, daß dieß nicht ginge. Schläfrig fenn, leben, Beamte fenn, bas ift nicht unfer wefentliches Seyn: wohl aber, fein Sclave zu feyn; bas hat die Bedeutung eines Natursenns erhalten. So sind wir im Occident auf bem Boben ber eigentlichen Philosophie.

Indem ich im Triebe abhängig von einem Andern bin, mein Seyn in eine Besonderheit lege, so bin ich, wie ich existire, mir ungleich; denn ich bin Ich, das ganz Allgemeine, aber in einer Leidenschaft befangen. Dieß ist Willfür oder formelle Freiheit, die den Trieb zum Inhalte hat. Den Zweck des wahrhasten Willens, das Gute, Rechte, — wo ich frei, Allgemeines bin, und die Anderen auch frei, auch Ich, mir gleich sind, also ein Vers

hältniß von Freien zu Freien, und damit wesentliche Gesetze, Bestimmungen des allgemeinen Willens, rechtliche Verfassung gessetzt ift, — diese Freiheit finden wir erst im Griechischen Volke. Daher fängt hier die Philosophie an.

In Griechenland sehen wir die reale Freiheit aufblühen, aber zugleich noch in einer bestimmten Form und mit einer Ginschränfung behaftet, ba es noch Sclaven gab und bie Staaten burch die Sclaverei bedingt waren. Die Freiheit im Drient, Griechenland und der Germanischen Welt können wir in folgenden Abstractionen zunächst oberflächlich bestimmen: Im Drieft ift nur ein Einziger frei, ber Despot; in Griechenland find Ginige frei; im Germanischen Leben gilt ber Sat, es find Alle frei, d. h. der Mensch als Mensch ist frei. Da aber der Einzige im Orient nicht frei fenn fann, weil dazu gehört, daß ihm die Anderen auch frei waren: fo findet bort nur Begierde, Willfür, formelle Freiheit Statt. Indem in Griechenland ber particulare Sat vorhanden ift, fo find awar die Athener, die Spartaner frei, nicht aber die Meffenier und Heloten. Es ist zu sehen, worin ber Grund diefes "Einige" liegt; biefes enthalt besondere Modificationen ber Griechischen Anschauung, welche wir in Beziehung auf die Geschichte der Philosophie zu betrachten haben. dem wir diese Unterschiede betrachten, so heißt dieß nichts Unberes, als daß wir zur Eintheilung der Geschichte der Philosophie übergehen.

C.

Eintheilung, Quellen, Abhandlungsweise der Geschichte der Philosophie.

## 1. Eintheilung der Beschichte der Philosophie.

Indem wir wissenschaftlich zu Werke gehen, muß diese Eintheilung felbst sich als nothwendig darstellen. Im Allgemeinen

haben wir eigentlich nur zwei Epochen ber Geschichte ber Phi= losophie zu unterscheiben, die Griechische und Germanische Philofophie, wie antike und moberne Kunft. Die Germanische Philosophie ist die Philosophie innerhalb des Christenthums, insofern es ben Germanischen . Nationen angehört: die driftlich europäischen Bölfer haben, insofern sie ber Welt ber Wissenschaft angehören, in ihrer Gesammtheit Germanische Bilbung; benn Italien, Spanien, Franfreich, England u. f. w. haben durch die Germanischen Nationen eine neue Gestalt erhalten. Griechenthum reicht auch in die Römische Welt hinein, und so haben von der Philosophie auf dem Boden der Römischen Welt zu sprechen; aber bie Römer haben feine eigenthümliche Philosophie hervorgebracht, so wenig als fie eigenthümliche Dichter haben. Sie haben nur empfangen und nachgeahmt, wiewohl oft geistreich; selbst ihre Religion kommt von ber Griechischen her und die Eigenthümlichkeit, die sie hat, macht keine Annaberung an die Philosophie und Runft, sondern ist unphilosophischer und unfünftlerischer.

Die näheren Bestimmungen sener beiben Hauptgegensäße sind anzugeben. Die Griechische Welt hat den Gedanken die zur Idee entwickelt, die christlich Germanische Welt hat dagegen den Gedanken als Geist gefaßt; Idee und Geist sind also die Unterschiede. Das Nähere dieses Fortgangs ist Folgendes. Indem das noch unbestimmte und unmittelbare Allgemeine, Gott, das Seyn, der objective Gedanke, welcher als eifrig nichts neben sich bestehen läßt, die substantielle Grundlage aller Philosophie ist, die sich nicht verändert, sondern nur tieser in sich geht und durch diese Entwickelung der Bestimmungen sich manisestirt und zum Bewußtseyn bringt: so können wir den besonderen Charakter der Entwickelung in der ersten Periode der Philosophie so bezeichenen, daß dies Entwickeln ein unbefangenes Hervorgehen der Bestimmungen, Figurationen, abstracten Dualitäten aus dem einssachen Grunde ist, der an sich sichen Alles enthält.

Die zweite Stuse auf vieser allgemeinen Grundlage ist das Jusammensassen dieser so herausgesetzten Bestimmungen in ideelle, concrete Einheit, in Weise der Subjectivität. Jene ersten Bestimmungen waren nämlich, als unmittelbare noch Absstractionen; weiter aber muß jest das Absolute als das sich selbst unendlich bestimmende Allgemeine, als der thätige Gedanke, nicht als das Allgemeine in dieser Bestimmtheit ausgesast werden. So ist es als Totalität der Bestimmtheiten, als concrete Einzelnheit gesetz; mit dem vovs des Anaragoras, noch mehr bei Sokrates, fängt auf diese Weise eine subjective Totalität an, wo das Denken sich erfaßt und die denkende Thätigkeit die Grundslage ist.

Das Dritte ift bann, bag biefe gunachft abstracte Totalitat, indem fie durch den thatigen, bestimmenden, unterscheidenben Gebanken realisitt wird, selbst sich in ihre unterschiedenen Bestimmungen sett, die als ibeelle ihr angehören. Bestimmungen ungetrennt in der Einheit enthalten find, also jede in ihr auch die andere ist: so werden diese entgegengesetzten Momente felbst zu Totalitäten erhoben. Die gang allgemeinen Kormen bes Gegensates sind bas Allgemeine und bas Ginzelne: ober in anderer Form das Denken als solches, und die außerliche Realität, die Empfindung, das Wahrnehmen. ariff ist die Schentität bes Allgemeinen und Besondern; indem diese Betben bann felbst als concret in sich gesetzt werben, so ist bas Allgemeine in ihm felbst Einheit ber Allgemeinheit und Befonberheit, und daffelbe gilt von der Besonderheit. Die Einheit ift so in beiben Formen gesetzt, und die abstracten Momente können nur burch Diose Ginheit felbst erfüllt werben; hier ift also bieß eingetreten, daß die Unterschiede felbst jeder zu einem Systeme der Totalität erhoben sind, die als Stoische und Epitureische Philosophie einanber gegenübertreten. Das ganz concrete Allgemeine ift nun ber Geift, bas gang concrete Einzelne die Natur: im Stoicismus entwickelt sich bas reine Denken zur Totalität; wird die andere Seite zum Geift, das natürliche Sehn, die Empfindung, zur Totalität gemacht, so haben wir den Epikureismus. Jede Bestimmung ist zur Totalität des Denkens ausgebildet; und nach der Weise der Unbefangenheit dieser Sphäre erscheinen diese Principien für sich selbstständig als zwei Systeme der Philosophie, die in Widerstreit mit einander kommen. An sich sind beide identisch, sie nehmen sich selbst aber als das Entgegengesetz; und die Idee ist auch, wie sie gewußt ist, in einer einseitigen Bestimmtheit.

Das Höhere ist dann die Bereinigung dieser Unterschiede. Dieß kann in der Bernichtung geschehen, im Skepticismus; das Höhere ist aber das Assirmative, die Idee im Berhältniß zum Begriff. Wenn der Begriff also das Allgemeine ist: das sich serner in sich bestimmt, aber dabei doch in seiner Einheit bleibt, in der Idealität und Durchsichtigkeit seiner Bestimmungen, die nicht selbstständig werden: das Weitere dagegen die Realität des Begriffs ist,, worin die Unterschiede selbst zu Totalitäten gesbracht werden; so ist die vierte Stuse die Bereinigung der Idee, worin alle diese Unterschiede, als Totalitäten, doch zugleich in Eine concrete Einheit des Begriffs verwischt sind. Dieses Zusammenssassen geschieht zuerst auf eine unbefangene Weise, indem das Ideal selbst nur in dem Elemente der Allgemeinheit ausgesfaßt wird.

Bis zu dieser Idee ist die Griechische Welt fortgegangen, indem sie eine ideale Intellectualwelt ausgebildet hat; und dieß that die Alexandrinische Philosophie, mit welcher sich also die Griechische Philosophie vollsührt und ihre Bestimmung erreicht hat. Wenn wir diesen Fortgang bildlich darstellen wollen, so ist A) das Denken a) überhaupt abstract, wie der allgemeine oder absolute Raum, worunter man ja auch oft den leeren Raum versteht; 3) dann erscheinen die einsachsten Raumbestimmungen, wo wir mit dem Punkte ansangen, um zur Linie und zum Winkel überzugehen; 3) das Dritte ist ihre Berbindung zum Dreieck, das zwar concret, aber noch in diesem abstracten Elemente der Fläche

gehalten ist, und also nur die erste noch formelle Totalität und Begrenzung ist, die dem vors entspricht. B) Das Weitere ist, daß, indem wir jede der umschließenden Linien des Dreiecks selbst wieder zur Fläche werden lassen, jede sich zur Totalität des Dreiecks, zur ganzen Figur ausbildet, der sie angehört; das ist die Realisstrung in den Seiten des Ganzen, wie wir sie im Stepticismus oder Stoicismus sehen. C) Das Lette ist, daß diese Flächen oder Seitendreiecke sich zusammen zu einem Körper, zur Totalität schließen: der Körper ist erst die vollsommene räumliche Bestimmung, und das ist eine Verdoppelung des Dreiecks; insofern das zu Grunde liegende Dreieck aber außerhalb der Pyramide ist, paßt dieß Beispiel nicht.

Der Schluß ber Griechischen Philosophie in ben Neuplatonifern ift ein vollendetes Reich des Gebankens, ber Seligkeit, eine an sich sevende Welt der Ideale, die aber unwirklich ist, weil das Ganze nur im Elemente der Allgemeinheit überhaupt Dieser Welt fehlt noch die Einzelnheit, als solche, die ein wesentliches Moment bes Begriffes ift; jur Wirklichkeit gehört, daß in ber Identität ber beiben Seiten ber Idee die felbstständige Totalität auch als negativ gesett werde. Durch diese für sich sevende Negation, welche absolute Subjectivität ift, wird Die Idee erst jum Geist erhoben. Der Geist ist die Subjectivis tät, sich zu wissen; aber er ist mur als Beift, indem er bas, was ihm Gegenstand, und das ift er felbft, als Totalität weiß, und für sich Totalität ist. D. h. die zwei Dreiede, die oben und unten am Prisma sind, sollen nicht zwei seyn als verdoppelt, sondern sie sollen in durchdringender Einheit senn: ober mit bem Körper entsteht ber Unterschied zwischen bem Centrum und ber übrigen förperlichen Beripherie. Diefer Gegenfat ber . realen Körperlichkeit gegen bas Centrum, als bas Ginfache, tritt jest hervor; und die Totalität ift die Vereinigung bes Centrums und ber Substantialität, aber nicht bie unbefangene Bereinigung, sondern so daß das Subjective gegen das Objective und Substantielle sich als das Subjective weiß. bann die Idee diese Totalität, und die sich wissende Idee wesentlich unterschieden von der Substantialität; jene fest fich für sich, aber so, daß sie als solche für sich substantiell gedacht wird. Die subjective Idee ist zuerst nur formell; aber fie ist die reale Möglichkeit bes Substantiellen, bes an sich Allgemeinen: und hat die Bestimmung, sich zu realisiren und mit der Substanz identisch zu feten. Durch diese Subjectivität und negative Ginbeit, durch diese absolute Regativität ift das Ideal nun nicht mehr nur und Gegenstand, sondern sich felbst Gegenstand; bieß Brincip ist in der driftlichen Welt aufgegangen. Im modernen Princip wird so bas Subject für sich frei, ber Mensch als Mensch frei; und hierauf bezieht fich die Borftellung, daß, weil er Geift iff, er durch feine Anlage die unendliche Beftimmung hat, substantiell zu werden. Gott wird als Geift gewußt, der fich für sich selbst verdoppelt, diesen Unterschied aber ebenso aufhebt, um in demselben für sich und bei sich zu senn. Das Beschäft ber Welt überhaupt ift, sich mit bem Beifte auszusöhnen, sich barin ju erkennen; bieß Geschäft ist ber Germanischen Belt übertragen.

Der erste Beginn dieses Geschäfts ist in der Religion vorhanden, die das Anschanen und Glauben dieses Princips als eines wirklichen Daseyns ist, ehe es zur Erkenntniß dieses Princips gekommen ist. In der christlichen Religion ist dieses Princips mehr als Gesühl und Borstellung enthalten: es liegt darin, daß der Wensch als Mensch für die ewige Seligdeit bestimmt ist, ein Gegenstand der göttlichen Gnade, Barmherzigkeit, des göttlichen Interesses ist, d. h. daß der Wensch absolut unendlichen Werth hat; nüher liegt es in dem durch Christus den Meuschen geossenbarten Dogma von der Einheit der göttlichen und menschlichen Natur, wonach die subjective und die objective Idee, Mensch und Gott, Eins sind. In anderer Gestalt sindet sich dies in der alten Erzählung vom Sündenfall, nach welcher die Schlange

ben Menschen nicht betrogen hat; benn Bott sagt: "Siehe, Abam ift worben wie unser Einer; er weiß, was Gut und Bose ist." Um biese Einheit bes subjectiven Princips und ber Substantialität ift es zu thun; es ift ber Proces bes Beiftes, daß dieß Eins ober Fürsichsein des Subjects fich seine unmittelbare Weise abthue, und sich als mit dem Substantiellen identisch Dieser 3wed bes Menschen ist als die höchste hervorbringe. Wollfommenheit ausgesprochen. Wir sehen hieraus, daß bie religiösen Borstellungen und die Speculation nicht so weit von einander entfernt sind, als man sonst wohl glaubt; und ich führe biese Vorstellungen an, bamit wir uns ihrer nicht schämen, da wir ihnen doch angehören: und wenn wir darüber hinaus find, - bag wir unferer Voreltern ber frühern driftlichen Zeit und nicht schamen, die so hohe Achtung für biefe Borftellungen hatten.

Die Grundlage ber im Christenthum aufgegangenen Philosophie ift hiernach, daß zwei Totalitäten find: eine Berdoppelung ber Substanz, die aber min den Charafter hat, daß die zwei Totalitäten nicht mehr außereinander fallen, sondern schlechthin in ihrer Beziehung auf einander gefordert werden. Wenn früher Stoicismus und Epifureismus, beren Regativität ber Sfepticismus war, felbfiftandig auftraten, und zulett auch die an fich senende Allgemeinheit Beider Statt fand: so werben jest diese Momente als unterschiedene Totalitäten gewußt, und follen in ihrem Gegensate boch als Eins gesetzt werden. hier haben wir die eigentliche speculative Ibee, ben Begriff in seinen Bestimmungen, beren jede zur Totalität realisirt und schlechthin auf die andere bezogen ift. Wir haben alfo eigentlich zwei Ideen, die subjective Idee als Wiffen, und bann die fubstantielle concrete Idee; und bie Entwidelung und Ausbildung Diefes Brincips, bag es jum Bewußtseyn des Gedankens kommt, ift das Interesse der modernen Philosophie. Da find benn die Bestimmungen concreterer Art, als bei ben Alten. Dieser Gegensat, ju bem die Seiten zugespitzt find, in seiner allgemeinsten Bedeutung ausgesaßt, ist ber Gegensaß von Denken und Seyn, von Individualität und Substantialität, so daß im Subject selbst seine Freiheit wieder im Kreise der Nothwendigkeit stehe; es ist der Gegensaß von Subject und Object, von Natur und Gest, insofern dieser nämslich, als endlicher, der Natur entgegengesett ist.

Das Griechische Philosophiren ift unbefangen, weil es auf biesen Gegensat von Seyn und Denken noch nicht Rudsicht nimmt, sondern von der bewußtlosen Voraussegung ausgeht, baß bas Denken auch bas Senn sen. Man trifft zwar auch Stufen ber Griechischen Philosophie, Die auf bemselben Standpunkt, wie driftliche Philosophien, ju fteben scheinen; wenn 3. B. die sophistische, die neuakademische und die skeptische Phi= losophie die Lehre überhaupt aufstellten, daß sich das Wahre nicht erkennen laffe: fo könnten fie mit den neuern Philosophien ber Subjectivität darin übereinzustimmen scheinen, daß alle Dentbestimmungen nur subjectiver Art seven, wodurch über die Objectivität noch nicht entschieden wurde. Es ift aber wesentlich ein Unterschied vorhanden. In den alten Philosophien, die sage ten, wir wiffen nur von Scheinenbem, ift bamit bas Bange geschlossen; nur fürs Braftische gaben bie neue Atademie und bie Sfeptifer ju, man fonne recht, fittlich und verftanbig banbeln, wenn man auch bas Scheinende zur Regel und zum Maaßftab im Leben annehme. Aber, indem fo nur Scheinenbes jum Grunde liegt, so wird es nicht zugleich bamit behauptet, auch ein Wiffen von dem Wahren und Sevenden zu fenn, wie bei ben nur subjectiven Idealisten ber neuern Zeit, die bann auch noch im Hintergrunde ein Ansich, ein Jenseits haben, von welchem nicht auf benkenbe, begreifende Weise gewußt wird; dieß andere Wiffen ift ein unmittelbares Wiffen, ein Glauben, Schauen, eine Sehnsucht nach biesem Jenseits, wie g. B. bei Jacobi. Die alten Philosophen haben feine solche Sehnfucht, fondern vielmehr vollfommene Befriedigung und Rube in jener Gewißheit, daß nur

Scheinendes für das Wissen sey. Man muß also in dieser Rücksicht genau die Standpunkte sesthalten, sonst fällt man durch die Gleichheit der Resultate darein, in jenen alten Philosophien ganz die Bestimmtheit der modernen Subjectivität zu sehen. Da bei der Unbesangenheit des alten Philosophirens das Scheinende selbst die ganze Sphäre war, so waren die Zweisel am Denken des Objectiven nicht vorhanden.

Der bestimmte Begensat, beffen beibe Seiten bie neuere Beit als Totalitäten wesentlich auf einander bezieht, hat auch die Form des Gegensates ber Vernunft und des Glaubens, ber eignen Einsicht, und der objectiven Wahrheit, die ohne eigene Vernunft, ja felbst mit hintansegung und Verzichtleiftung auf dieselbe, aufgenommen werden foll; bes Glaubens im firchlichen Sinne, — ober bes Glaubens im modernen Sinne, b. i. eines Verwerfens der Vernunft gegen eine innere Offenbarung, eine unmittelbare Gewißheit ober Anschauung, ein in sich gefundenes Gefühl genannt wird. Der Gegensat biefes Wiffens, das sich erst zu entwickeln hat, gegen das Wissen, das sich schon in sich entwidelt hat, erregt ein besonderes Interesse; in beiben ist geset die Einheit des Denkens oder der Subjectivität, und ber Wahrheit ober ber Objectivität: nur daß in ber erften Form gesagt ist, daß ber natürliche Mensch vom Wahren wiffe, wie er es unmittelbar glaube, während in der zweiten Korm zwar auch die Einheit des Wiffens und der Wahrheit geset ift. qu= gleich aber so, daß sich das Subject erhebt über die unmittel= bare Weise des sinnlichen Bewußtseyns, und die Wahrheit erft durch Denken erringt.

Das Ziel ist, das Absolute als Geist zu benken, als Allgemeines, das, als die unendliche Güte des Begriffs, in seiner Realität seine Bestimmungen frei aus sich entläßt, sich ihnen ganz einbildet und mittheilt, so daß sie selbst gleichgültig außer einander sehn können oder gegen einander kämpsend: so aber daß diese Totalitäten nur Eins sind, und nicht nur an sich,

was nur unsere Resterion wäre, sondern für sich identisch, die Bestimmungen ihres Unterschiedes also für sich selbst nur ideelle sind. Wenn also nun der Ausgangspunkt der Geschichte der Philosophie so ausgedrückt werden kann, daß Gott als die unmittelbare, noch nicht entwickelte Allgemeinheit gesaßt wird, und ihr Ziel, das Absolute als Geist durch die drittehalbtausendjährige Arbeit des insosern trägen Weltgeistes zu sassen, das Ziel unserer Zeit ist: so macht es sich sür und leicht, von einer Bestimmung durch Auszeigung ihres Mangels zur andern sortzugehen; im Verlauf der Geschichte ist dieß aber schwierig.

Wir haben also im Ganzen zwei Philosophien: die Griechische und die Germanische. Bei ber lettern muffen wir die Beit unterscheiden, wo die Philosophie förmlich als Philosophie hervorgetreten ift, und die Veriode ber Bilbung und Borbereitung für die moberne Zeit. Die Germanische Philosophie können wir erst anfangen, wo sie in eigenthümlicher Form als Awischen die erste Veriode und die Philosophie hervortritt: neuere Zeit fällt, als Mittel=Beriode, jenes Gahren einer neuen Philosophie, das sich einerseits in dem substantiellen Befen balt und nicht zur Form gelangt: andererseits ben Bedanfen als blose Form einer vorausgesetten Wahrheit ausbildet, bis er sich wieder als freien Grund und Quelle der Wahrheit er-Die Geschichte der Philosophie zerfällt daher in die brei Berivden: ber Griechischen Philosophie, der Philosophie der mittlern Zeit, und der Philosophie der neuern Zeit; deren die erste burch ben Gebanken überhaupt bestimmt ift, die zweite in ben Gegensat bes Wefens und ber formellen Reflexion zerfällt, Die britte aber den Begriff zu Grunde liegen hat. nicht so zu verstehen, als ob die erste nur Gedanken enthielte; fie enthält auch Begriffe und Ibeen, so wie die lettere von abstracten Gebanken, die aber einen Dualismus bilben, anfangt.

Erfte Periode: Sie geht von Thales Zeiten, ungefähr 600 vor Chrifti Geburt, bis zur Bluthe ber Neuplatonischen

Philosophie durch Plotin im dritten Jahrhundert und ihrer weitern Fortsehung und Ausbildung durch Proflus im fünften Jahrhundert, bis alle Philosophie erlischt. Die Neuplatonische Philosophie ist dann später ins Christenthum himeingetreten, und viele Philosophien innerhalb des Christenthums haben nur diese Philosophie zur Grundlage. Es ist dies ein Zeitraum von etwa 1000 Jahren, dessen Ende mit der Bölkerwanderung und dem Untergange des Römischen Reichs zusammenfällt.

3weite Periode: Sie ift die des Mittelalters. Hierher gehören die Scholastifer, geschichtlich sind auch Araber und Juden zu erwähnen, aber vornehmlich fällt diese Philosophie innerhalb der christlichen Kirche; ein Zeitraum, der etwas über 1000 Jahre umfaßt.

Dritte Periode: Die Philosophie der neuen Zeit ist für sich erst seit der Zeit des dreißigjährigen Krieges mit Baco, Zacob Böhme und Cartesius hervorgetreten; dieser fängt mit dem Unterschiede an: cogito, ergo sum. Das ist ein Zeitraum von ein paar Zahrhunderten; diese Philosophie ist so noch etwas Reues.

### 2. Onellen der Geschichte der Philosophie.

Die Quellen sind hier anderer Art, als in der politischen Geschichte. Dort sind die Geschichtschreiber die Quellen, welche wieder die Thaten und Reden der Individuen selbst zu ihren Quellen haben; und die nicht ursprünglichen Geschichtschreiber haben noch obenein aus der zweiten Hand geschöpst. Immer aber haben die Geschichtschreiber die Thaten schon in Geschichte, d. h. hier in die Form der Vorstellung gebracht; denn der Name Geschichte hat diesen Doppelsinn, daß er einerseits die Thaten und Begebenheiten selbst, andererseits sie, insosern sie durch die

Borftellung für die Borftellung gebildet find, bezeichnet. Bei ber Geschichte ber Philosophie sind bagegen nicht die Geschicht= schreiber Quelle, sondern die Thaten felbst liegen uns vor: und diese, die philosophischen Werke selbst, sind die mahrhaften Quellen; will man Geschichte der Philosophie ernftlich studiren, so muß man an diefe Quellen felbst gehen. Diese Werke sind jeboch ein zu großer Reichthum, um fich bei ber Geschichte allein baran zu halten. Bei vielen Philosophen ist es inzwischen unumgänglich nothwendig, fich an die Schriftsteller felbst zu halten; in manchen Zeiträumen aber, von benen uns die Quellen nicht erhalten find, g. B. die ber altern Griechischen Philosophie, muffen wir uns bann freilich an Geschichtschreiber und andere Auch andere Berioden giebt es, wo es Schriftsteller halten. wünschenswerth ift, daß Andere die Werke der Philosophen derfelben gelesen haben, und und Auszüge bavon geben. Scholaftifer haben Werke von 16, 24 und 26 Folianten hinterlaffen; ba muß man sich benn an die Arbeit Anderer halten. Viele philosophische Werke sind auch felten, und baher schwer zu bekommen. Manche Philosophen sind meist nur historisch und literarisch wichtig; so konnen wir uns für sie auf Sammlungen beschränken, worin sie enthalten sind. Die merkwürdigften Werke über die Geschichte ber Philosophie sind nun aber folgende, wobei ich für's Nähere auf ben Auszug aus Tennemanns Geschichte ber Philosophie von A. Wendt verweise, da ich feine vollständige Literatur geben will.

1. Eine ber ersten Geschichten ber Philosophie, bie nur als Versuch merkwürdig ist, ist the history of Philosophy by Thom. Stanley (Lond. 1655. fol., ed. III. 1701. 4., überssett ins Lateinische von Godofr. Olearius, Lipsiae 1711. 4.) Diese Geschichte wird nicht mehr viel gebraucht, und enthält nur die alten philosophischen Schulen als Secten, als ob's keine neuen gegeben hätte. Es liegt nämlich die gewöhnliche Vorstellung dasmaliger Zeit zu Grunde, daß es nur alte Philosophien giebt

und die Zeit der Philosophie mit dem Christenthume abgelaufen ist, als ob die Philosophie Sache der Heiden sen, und die Wahrscheit sich nur im Christenthum sinden lasse. Es wird dabei ein Unterschied zwischen Wahrheit gemacht, wie sie aus natürlicher Vernunft geschöpft wird in den alten Philosophien: und zwischen geossendungt wird in der christlichen Religion, in welcher es somit keine Philosophie mehr gäbe. Zur Zeit des Wiederaussehns der Wissenschaften gab es freilich noch keine eigenthümlichen Philosophien, zu Stanley's Zeiten aber allerdings; eigene Philosophien waren indessen noch zu jung, als daß die alte Generation solchen Respect vor ihnen gehabt hätte, um sie als etwas Eigenes gelsten zu lassen.

- 2. Jo. Jac. Bruckeri Historia critica philosophiae. Lipsiae 1742 - 1744, vier Theile ober fünf Bande in 4., indem der vierte Theil zwei Bande hat: zweite unveranderte, aber mit einem Anhange vermehrte Auflage 1766 - 1767, vier Theile in feche Quartanten, beren letter eben bas Supplement bilbet. Das ist eine weitschichtige Compilation, die nicht rein aus ben Quellen geschöpft, sondern mit Reflexionen nach ber damaligen Mode vermischt ift; die Darstellung ift, wie wir oben (S. 57.) an eis nem Beispiele gesehen haben, im höchsten Grabe umrein. Art zu verfahren ist durchaus unhistorisch; nirgends ist jedoch mehr historisch zu verfahren, als in der Geschichte der Philosophie. Dieses Werk ift so ein großer Ballast. Ein Auszug baraus ift: Jo. Jac. Bruckeri Institutiones historiae philosophicae, usui academicae juventutis adornatae. Lipsiae 1747, 8.; ameite Ausgabe, Leipzig 1756; die britte, von Born beforgt, Leipzig 1790, 8.
- 3. Dietrich Tiedemann's Geist der speculativen Philosophie. Marburg 1791—1797; 6 Bbe. 8. Die politische Gesschichte hat er dabei weitläusig, aber geistlos abgehandelt; die Sprache ist steif und geziert. Das Ganze ist ein trauriges Beispiel, wie ein gelehrter Prosessor sich sein ganzes Leben mit dem

•

Studium der speculativen Philosophie beschäftigen kann und doch gar keine Ahnung von Speculation hat. Seine argumenta zum Zweibrücker Plato sind in derselben Manier. Er macht in jenem Geschichtswerke Auszüge aus den Philosophen, so lange sie rasonnirend bleiben; wenn es aber ans Speculative kommt, pstegt er bose zu werden, erklärt Alles für leere Subtilitäten, und bricht mit den Worten ab, wir wüßten es besser. Sein Versdienst ist, aus seltenen Büchern des Mittelalters, aus kabbalistischen und mystischen Werken jener Zeit, schähdare Auszüge gesliesert zu haben.

- 4. Joh. Gottlieb Buhle: Lehrbuch der Geschichte der Phislosophie, und einer kritischen Literatur derselben; Göttingen 1796 bis 1804; 8 Theile, 8. Die alte Philosophie ist unverhältnißs mäßig kurz behandelt; je weiter Buhle hinein kam, desto außführlicher wurde er. Er hat viele gute Außzüge auß seltenen Werken, z. B. des Jordanus Bruno, die sich auf der Göttinger Bibliothek besinden.
- 5. Wilh. Bottl. Tennemann's Gefchichte ber Philosophie, Leivzig 1798—1819; 11 Theile, 8. Der achte Theil, die scholaftische Philosophie, enthält zwei Bande. Die Philosophien sind ausführlich beschrieben, und die der neuern Zeit besser bearbeitet, Die Philosophien ber modernen Zeit find auch als die alten. leichter barzustellen, weil man nur einen Auszug zu machen, ober geradezu zu überfegen braucht; benn die Bedanken liegen uns naher. Bei den alten Philosophen ift es anders, weil sie auf einem anbern Standpunkte des Begriffs stehen; und beshalb sind ste auch schwerer zu fassen. Man verkehrt nämlich leicht bas Alte in Etwas, bas uns geläufiger ift; und wo dieß Tennemann begegnet, ba ift er fast unbrauchbar. Beim Aristoteles z. B. ist ber Migverstand fo groß, daß Tennemann ihm gerade das Gegentheil unterschiebt: man also, durch die Annahme des Gegentheils von dem, was Tennemann für Aristotelisch angiebt, eine richtigere Anschauung von Aristotelischer Philosophie bekommt; babei ist Tennemann so

aufrichtig, die Stellé aus dem Aristoteles unter den Text zu seigen, so daß Original und Uebersetzung sich oft widersprechen. Tennemann meint, es sey wesentlich, daß der Geschichtschreiber keine Philosophie habe, und er rühmt sich dessen; im Grunde hat er aber doch ein System, er ist nämlich kritischer Philosoph. Er lobt die Philosophen, ihr Studium, ihr Genie: das Ende vom Liede ist aber, daß sie alle getadelt werden, den Einen Mangel gehabt zu haben, noch nicht Kantische Philosophen zu seyn, noch nicht die Quelle der Erkenntniß untersucht zu haben; wovon das Resultat gewesen wäre, daß die Wahrheit nicht erkannt werden könne.

Von Compendien sind drei anzuführen. 1. Friedrich Ast's Grundriß einer Geschichte der Philosophie (Landshut 1807, 8; zweite Auflage, 1825) ift in einem beffern Geift geschrieben, meift Schellingsche Philosophie, nur etwas verworren; Aft hat auf etwas formelle Weise ideale und reale Philosophie unterschieden. 2. Professor Wendt's zu Göttingen Auszug aus Tennemann (fünfte Ausgabe, Leipzig 1829. 8.). Man wundert sich, was da Alles als Philosophie aufgeführt wird, ohne Unterschied, ob es von Bedeutung sen oder nicht; folche sogenannte neue Philosophien wachsen wie Vilze aus der Erde hervor. Es ist nichts leichter. als nach einem Principe ju greifen; man muß aber nicht benfen, immer bamit etwas Neues und Tiefes geleistet zu haben. 3. Rirner's Handbuch ber Geschichte ber Philosophie, 3 Bande, Sulabach 1822—1823, 8. (aweite verb. Aufl. 1829) ist am meisten zu empfehlen; jeboch will ich nicht behaupten, baß es allen Anforderungen an eine Geschichte ber Philosophie entspricht. Manche Seiten find nicht zu loben, besonders zwedmäßig aber find die Anhange ju jedem Bande, in benen bie Sauptoriginalftellen gegeben find. Chreftomathien, vornehmlich aus ben alten Philosophen, find Bedürfniß: und fie würden nicht weitschichtig werden, ba von den Philosophen vor Plato der Stellen nicht fehr viel find.

## . 3. Abhandlungsweise in dieser Geschichte der Philosophie.

Bon ber äußerlichen Geschichte werbe ich, was die allgemeine Geschichte betrifft, nur den Geist, das Princip der Zeiten
berühren: ebenso die Lebensumstände der merkwürdigen Philosophen ansühren. In Ansehung der Philosophien sind aber überhaupt nur diesenigen namhaft zu machen, deren Principe einen
Ruck gethan, und durch welche die Wissenschaft eine Erweiterung
erlangt hat; so werde ich viele Namen auf der Seite liegen lassen, die im gelehrten Versahren ausgenommen werden, die aber
wenig Ausbeute in Rücksicht auf die Philosophie geben. Die
Geschichte der Verbreitung einer Lehre, ihre Schicksale, diesenigen,
welche eine Lehre bloß docirt haben, übergehe ich, wie die Ausführung der ganzen Weltanschauung in einem bestimmten Principe.

Die Forderung scheint plausibel, daß ein Geschichtschreiber ber Philosophie fein System haben, nichts von bem Seinigen hinzuthun noch mit feinem Urtheile barüber herfallen soll. Geschichte der Philosophie soll chen diese Unparteilichkeit herbeiführen; und es scheint insofern gerathen, nur Auszüge aus ben Philosophen zu geben. Wer von ber Sache nichts versteht, fein System, sondern bloß historische Kenntnisse hat, wird sich freilich unparteilsch verhalten. Es ift aber zwischen volitischer Geschichte und Geschichte ber Philosophie wohl zu unterscheiben. Wenn man sich nämlich bei jener zwar auch nicht darauf beschränken barf, nur chronikenmäßig die Begebenheiten barzustellen: fo kann man fie boch ganz objectiv halten, wie die Homerische Epopee. So laffen Herodot und Thucybides, als freie Menschen, die objective Welt frei für sich gewähren, haben vom Ihrigen nichts hinzugethan, noch die Handlungen, die sie barftellten, vor ihren Richterftuhl gezogen und beurtheilt. Doch auch in die politische Geschichte legt fich sogleich ein Zwed hinein. Bei Livius ift die Römische Berrschaft, ihre Erweiterung, die Ausbildung ber Berfassung u. f. w. Hauptfache; wir feben Rom fteigen, fich vertheibigen

und seine Herrschaft ausüben. So macht sich von selbst in der Geschichte der Philosophie die sich entwickelnde Vernunft zum Zweck, der nicht fremd noch hineingetragen, sondern die Sache selber ist, die hier als das Allgemeine zu Grunde liegt und wosmit sich von selbst die einzelnen Ausbildungen und Gestalten versgleichen. Wenn daher auch die Geschichte der Philosophie Thaten der Geschichte zu erzählen hat, so ist doch die erste Frage, was denn eine That der Philosophie sei, und ob etwas philosophischicht ist alles That, freilich giedt es auch in ihr Wichtiges und Unwichtiges; die That ist ader hier der Vorstellung unmittelbar hingestellt. Nicht so in der Philosophie; deswegen kann die Geschichte der Philosophie durchsaus nicht ohne Urtheil des Geschichtschreibers abgehandelt werden.

•>> (\*(\*)\*) ( c

Digitized by Google

# Drientalische Philosophie.

Das Erste ift die sogenannte Orientalische Philosophie, die aber nicht in ben Körper und Bereich unserer Darstellung eintritt; sie ist ein Vorläufiges, von bem wir nur sprechen, um bavon Rechenschaft zu geben, warum wir uns nicht weitläufiger damit beschäftigen, und in welchem Berhältniffe es jum Gebanken, jur wahrhaften Philosophie steht. Der Ausbruck Orientalische Philosophie wird besonders von der Periode gebraucht, wo diese große allgemeine Drientalische Anschauung bas Abendland berührt hat, — bas Land ber Begrenzung, bes Maßes, wo ber Beift ber Subjectivität überwiegend ift. Besonders find in ben erften Jahrhunderten bes Chriftenthums, einer bebeutenden Epoche, biese großen Orientalischen Anschauungen in bas Abendland nach Italien gedrungen; und haben in ber gnostischen Philosophie bas Maßlose zu treiben angefangen, in bem occibentalen Geiste, bis er in ber Kirche wieder bazu gekommen ift, bas llebergewicht zu erhalten und so bas Göttliche fest zu beftimmen. Das. was wir Orientalische Philosophie nennen, ist weit mehr die religiöse Vorstellungsweise und Weltanschauung ber Orientalen überhaupt. ber es fehr nabe liegt, für Philosophie genommen zu werben; und es ift ber hauptgrund anzugeben, weshalb dies näher liegt, vie Orientalische Religionsvorstellung gleich als religiöse Philofophie zu betrachten.

Die Römische, Griechische und Christliche Religion balten wir nicht sogleich für Philosophie; sie sind weniger bazu geeignet, indem bie Griechischen und Römischen Götter, ebenso Christus und ber Gott ber Juden, wegen bes Princips ber Freiheit ber Individualität, die im Griechischen und noch mehr im Christlichen Elemente hervortritt, fogleich als perfönliche Gestaltungen für sich erscheinen, bie als mythologische oder christliche erft eigens interpretirt und in Philosopheme verwandelt werden muffen. Bei ben Orientalischen Religionen hingegen werden wir viel unmittelbarer an die philosophische Borftellung erinnert; benn ba im Orient bas Moment ber Subiectivität nicht hervorgetreten ift, so find die religiösen Borftellungen nicht individualifirt, sondern haben überwiegend den Charafter allgemeiner Vorstellungen, die daher als philosophische Borftellungen und Gedanken erscheinen. 3mar haben die Orientalen auch individuelle Gestalten, wie Brahma, Wischnu, Schiva; aber weil die Freiheit mangelt, ist die Individualität nicht fest, sonbern nur oberflächlich: und so fehr, baß, wenn man glaubt, man habe es mit menschlichen Gestalten zu thun, sich dieß doch sogleich wieder verliert, und ins Maglose erweitert. Wie wir bei ben Griechen von einem Uranos, Kronos - ber Zeit, aber auch schon individualisitt - hören: so finden wir bei ben Berfern Bervane Aferene, aber es ist die unbegrenzte Zeit. Wir finden Ormusd und Ahriman als ganz allgemeine Weisen und Vorstellungen; sie erscheinen als allgemeine Principe, die so Berwandtschaft mit der Philosophie zu haben scheinen, oder felbst als Philosopheme erscheinen.

Wie der Inhalt der Orientalischen Religionen, Gott, das Anundfürsichsende, Ewige, mehr im Charakter des Allgemeinen aufgefaßt ist, so auch das Verhältniß der Individuen dazu. In den Orientalischen Religionen ist das Grundverhältniß dieß, daß nur die Eine Substanz als solche das Wahrhafte sen, und das Individuum keinen Werth in sich habe noch gewinnen könne, insofern es sich gegen das Anundfürsichsende erhält; es könne

vielmehr nur wahrhaften Werth haben durch die Ineinssetzung mit biefer Substanz, worin es bann aufhört, als Subject zu senn, und ins Bewußtlose verschwindet. In der Griechischen und Chriftlichen Religion weiß sich bagegen bas Subject frei, und foll so erhalten seyn; indem sich das Individuum auf diese Weise für sich sett, ift es bann allerdings weit schwerer, daß ber Gebanke sich von dieser Individualität befreit, und sich für sich constituirt. Der an sich höhere Standpunkt der Griechischen Freiheit des Individuums, dieß frohere, feine Leben erschwert bem Gedanken seine Arbeit: Die Allgemeinheit geltend zu machen. Im Drient hingegen ift schon in ber Religion bas Substantielle für sich die Hauptsache, das Wefentliche (womit Rechtlosigkeit, Bewußtlosigkeit ber Individuen unmittelbar verbunden ift); und diese Substanz ist allerdings eine philosophische Idee. Negation bes Endlichen ift vorhanden, aber so, daß das Indivibuum nur in biefer Einheit mit bem Substantiellen zu feiner Kreiheit gelangt. Insofern in bem Drientalischen Beiste bie Reflexion, das Bewußtsenn durch den Gedanken zum Unterschiede und zur Bestimmung von Principien kommt: fo fteben bann folche Rategorien, folde bestimmte Vorstellungen unvereinigt mit dem Substantiellen. Entweber ift die Zertrümmerung alles Besonderen, ein Magloses, die Drientalische Erhabenheit vorhanden: ober insofern auch bas bestimmt für sich Gesetzte erkannt wird, so ift es ein Trodenes, Verständiges, Geiftloses, bas nicht ben specus lativen Begriff in sich aufnehmen kann. Zum Wahren fann dieß Endliche nur werden als versenkt in der Substanz; von ihr verschieden gehalten, bleibt es bürftig. Wir finden daher nur trockenen Verstand bei ben Orientalen, ein bloßes Aufzählen von Bestimmungen, eine Logif, wie eine alte Wolfische Logif. ift wie in ihrem Cultus: ein Versenktseyn in die Andacht, und bann eine ungeheure Menge von Ceremonien, von religiöfen Sandlungen; und auf ber andern Seite bie Erhabenheit des Maßlosen, worin Alles untergeht.

Es find nun zwei Orientalische Bolter, beren ich Erwähnung thun will: die Chinesen und die Indier.

### A. Chinestische Philosophie.

Es ist bei ben Chinesen wie bei ben Indiern ber Fall, daß fie einen großen Ruhm der Ausbildung haben, aber biefer fowohl, wie die großen Zahlen ber Indischen Geschichte u. f. f., haben sich durch bessere Renntniß sehr herabgesett. Die große Ausbildung diefer Bolfer betrifft bie Religion, Wiffenschaft, Staatsverwaltung, Staatsverfaffung, Poefie, das Technische von Kunften, den Handel u. f. w. Wenn man aber die Rechtsinstitutionen und die Staatsverfassung von China mit einer Europäischen vergleicht, fo kann dieß nur in Ansehung des Formellen geschehen; benn der Inhalt ift fehr verschieden. Man fühlt fogleich, daß, wenn fie auch noch so consequent formell ausgebildet find, sie boch bei uns nicht Statt finden können, daß wir sie uns nicht wurben gefallen laffen, daß fie ftatt Recht, vielmehr eine Unterbrudung bes Rechts sind. Ebenso ift es, wenn man Indische Poeste mit Europäischer vergleicht; fie ift zwar, als bloßes Spiel ber Phantafie betrachtet, höchst glanzend, reich und ausgebildet, wie bie irgend eines Volkes: aber in der Poeste kommt es auf den Inhalt an, und es wird mit ihm Ernft. Selbst die Homerische Boefie ift fur une nicht Ernft, beshalb fann folche Boefie bei uns nicht entstehen; es ist nicht ber Mangel an Genie in ber Drientalischen Poefie, es giebt Genie's berfelben Große, auch bie Korm kann fehr entwickelt fenn: aber der Inhalt bleibt innerhalb einer gewiffen Grenze und kann uns nicht genügen, er kann nicht unser Inhalt senn. Dieß ift junachft eine allgemeine Bemerfung in Ansehung solcher Vergleichungen, insofern man fich burch die Form bestechen läßt, bergleichen dem Unfrigen gleich zu seben ober gar vorzuziehen.

1. Das erfte bei ben Chinesen ju Bemerkende ift die Lehre

bes Con-fut-fee, 500 Jahre vor Chrifti Geburt, Die ju Leibnigens Zeiten großes Auffehen gemacht hat; es ift eine Moral-Philosophie. Außerdem hat er die ältern traditionellen Grundwerke ber Chinesen, besonders die geschichtlichen, commentirt; seine Ausbilbung bet Moral hat ihn indeffen am berühmtesten gemacht, und sie ift Die geehrteste Autorität bei den Chinesen. Seine Lebensbeschreibung ist durch Französische Missionare aus den Chinesischen Original-Werken übersett: hiernach hat er mit Thales fast gleichzeitig gelebt, war eine Zeit lang Minister, ist bann in Ungnade gefallen, hat fein Amt verloren und unter seinen Freunden philosophirend gelebt, ift aber noch oft um Rath gefragt worben. Wir haben Unterredungen von Confucius mit feinen Schülern, worin nichts Ausgezeichnetes enthalten ift, sondern nur eine populare Moral, in guten, tüchtigen Lehren, die wir allenthalben, in jedem Bolte, und beffer finden; Cicero de officiis, ein moralisches Bredigtbuch giebt und mehr und Befferes, als alle Bucher bes Confucius. Er ift also nur ein praktischer Weltweise, bei bem sich burchaus keine speculative Philosophie findet; aus feinen Original Werfen fann man bas Urtheil fällen, baß es für ben Ruhm beffelben beffer gewesen ware, wenn sie nicht übersetzt worden waren. Das Werk, was die Jesuiten herausgaben, 1 ift indeffen mehr eine Baraphrase, als eine Uebersepung.

2. Ein zweiter Umstand, der zu bemerken, ist, daß die Chinesen sich auch mit abstracten Gedanken, mit reinen Kategorien beschäftigt haben. Das alte Buch Noking d. h. Buch der Principien, dient hierbei zur Grundlage; es enthält die Weisheit der Chinesen, und sein Ursprung wird dem Fohi zugeschrieben. Die Erzählung, die von ihm dort vorkommt, geht ganz ins Mythoslogische und Fabelhaste, ja Sinnlose. Die Hauptsache ist, daß ihm die Ersindung einer Tasel mit gewissen Zeichen oder Figuren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Confucius, Sinarum philosophus, s. scientia Sinensis, latine exposita studio et opera Prosperi Juonetta, Herdtrich, Rougemont, Couplet, PP. S. J. Paris, 1687, fol.

(Ho-tu) zugeschrieben wird, die er auf dem Rücken eines Draschenhferdes, als es aus dem Flusse stieg, gesehen habe 1. Diese Tasel enthält Stricke, neben und über einander, die eine symbolische Bedeutung haben; und die Chinesen sagen, diese Linien seyen die Grundlage ihrer Buchstaben, wie auch ihres Philosophirens. Diese Bedeutungen sind ganz abstracte Kategorien, und mithin die oberstächlichsten Berstandesbestimmungen. Es ist allerdings zu achten, daß die reinen Gedanken zum Bewustsehn gebracht sind; es wird aber hier nicht weiter damit gegangen, sondern bei ihnen stehen geblieben. Das Concrete ist nicht speculativ begriffen, sondern aus der gewöhnlichen Borstellung genommen, indem nach der Anschauung und Wahrnehmung davon gesprochen wird; so daß in diesem Ausselsen der concreten Principe nicht einmal ein sinniges Aussassen der allgemeinen natürlichen oder geistigen Rächte zu sinden ist.

Der Curiofität wegen will ich diese Grundlage naber angeben. Die zwei Grundfiguren find eine horizontale Linie (----, Dang) und ber entzwei gebrochene Strich, fo groß wie bie erfte Linie (--, Din): bas Erfte bas Bolltommene, ben Bater, bas Männliche, die Einheit, wie bei ben Pythagoreern, die Affirmation barftellend; bas Zweite - bas Unvollfommene, die Mutter, das Weibliche, die Zweiheit, die Negation. Diese Zeichen werden hochverehrt als die Brincipien der Dinge. Sie werben querst qu aweien mit einander verbunden, woraus vier Figuren entfteben: \_\_\_, \_\_\_, \_\_\_, ber große Dang, ber fleine Dang, ber fleine Din, ber große Din. Die Bedeutung diefer vier Bilber ist die Materie, die vollkommene und die unvollkommene. zwei Nang sind die vollkommene Materie, und zwar der erfte in ber Bestimmung von jung und fraftig; ber zweite ist bieselbe Materie, aber als alt und unfraftig. Das britte und vierte Bilb,

Mémoires concernant les Chinois (Paris 1776 sqq.), Tom. II.,
 p. 1-361: Antiquité des Chinois par le Père Amiot, p. 20, 54, etc.

wo der Din zu Grunde liegt, find die unvollfommene Materle, welche wieder bie zwei Bestimmungen jung und alt, Starte und Schwäche hat. - Diefe Striche werben ferner zu breien verbunden; so entstehen acht Figuren, welche die Kua heißen: —, ==, ==, ==, ==, ==, 3ch will die Bedeutung biefer Rua angeben, um zu zeigen, wie oberflächlich fie ift. Das erfte Zeichen, ben großen Pang und ben Pang in fich enthaltend, ist ber Himmel (Tien), ber Alles durchdringende Aether. Der himmel ist ben Chinesen bas Sochste; und es ift ein gro-Ber Streit unter ben Missionaren gewesen, ob fie ben driftlichen Gott Tien nennen follten ober nicht. Das zweite Zeichen ift bas reine Waffer (Tui), bas britte reines Feuer (Li), bas vierte ber Donner (Tichin), das fünfte ber Wind (Siun), das fechste gemeines Waffer (Ran), das fiebente die Berge (Ren), das achte die Erde (Ruen). Wir würden Himmel, Donner, Wind und Berge nicht in gleiche Linie stellen. Man fann also hier eine philosophische Entstehung aller Dinge aus diesen abstracten Bebanken ber absoluten Einheit und 3weiheit finden. Den Bor= theil haben alle Symbole, Gedanken anzudeuten, und die Meinung zu erwecken, diese seinen also auch da gewesen. man mit Gedanken an; hernach geht's aber in die Berge, und mit dem Philosophiren ift es sogleich aus. Wenn daher Windischmann 1 an dieser Manier des Confucius in deffen Commentar über ben Defing ein "burchgangiges Ineinanbergreifen aller Rua im ganzen Rreislauf" rühmt, fo ift vielmehr bagegen zu erinnern, daß nicht ein Funke von Begriff barin anzutreffen ift. - Beiter zu vieren verbunden geben diese Striche 64 Figuren, welche die Chinesen für ben Ursprung aller ihrer Charaftere halten, indem man zu diesen geraden Linien senfrechte und frumme in verschiedenen Richtungen hinzufügte.

Im Schufing ift auch ein Kapitel über die Chinesische Weis-

Die Philosophie im-Fortgang der Weltgeschichte, 186. I. S. 157.

heit, wo die fünf Elemente vorkommen, aus denen Alles gemacht sey: Feuer, Wasser, Holz, Metall, Erde, die da kunterbunt unter einander stehen und die wir eben so wenig als Principe gelten lassen würden. Die erste Regel des Gesebes ist im Schuking, daß man die fünf Elemente nenne, die zweite die Ausmerksamkeit darauf u. s. w. 1 Die allgemeine Abstraction geht also bei den Chinesen zum Concreten fort, obgleich nur nach äußerlicher Ordenung, und ohne etwas Sinniges zu enthalten. Dieß ist die Grundlage aller Chinesischen Weisheit und alles Chinesischen Studiums.

3. Dann giebt es aber noch eine eigentliche Secte, bie ber Tao-fee, beren Anhanger nicht Mandarinen und an die Staatsreligion angeschlossen, auch nicht Buddhisten, nach Lamaischer Re-Der Urheber dieser Philosophie und der damit eng verbundenen Lebensweise ift Lao-Tfo, (geboren am Ende bes 7. Jahrhunderts vor Christus), alter als Confucius, ba biefer mehr politische Weise zu ihm reifte, um fich bei ihm Rathe zu Das Buch des Lao-Tsö, Tao-king, wird zwar nicht zu ben eigentlichen Ring's gerechnet, hat auch nicht die Autori= tat berfelben; es ift aber boch ein Sauptwerk bei ben Tao-fee, b. h. den Anhängern der Vermunft, die ihre Lebensweise, Tao-Tao, b. h. Richtung oder Gesetz ber Vernunft nennen. ben widmen fie bem Studium ber Bernunft, und versichern bann, daß berjenige, ber die Vernunft in ihrem Grunde erkenne, die ganz allgemeine Wissenschaft, allgemeine Heilmittel und die Tugend befite: baß er eine übernatürliche Gewalt erlangt habe, jum himmel fliegen konne und nicht fterbe 2.

Von Lao-Tso felbst fagen seine Anhänger, er sen Bubbha, ber als Mensch immer fort existirende Gott geworben. Die

Bergl. Winbischmann, a. a. D., S. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mémoire sur la vie et les opinions de Lao-Tseu par Abel Remusat (Paris 1823), p. 18 sqq.; Extrait d'une lettre de Mr. Amiot, 16 Octobre 1787, de Peking (Mémoires concernant les Chinois, T. XV.) p. 208. seqq.

Hauptschrift von ihm haben wir noch, und in Wien ift fle überfest worden; ich habe sie selbst da gesehen. Eine hauptstelle ist besonders häufig ausgezogen: "Ohne Namen ift Tao bas Brincip bes Himmels und ber Erbe; mit bem Ramen ift es die Mutter bes Universums. Dit Leidenschaften betrachtet man fie nur in ihrem unvolltommenen Buftande; wer fie erfennen will, muß ohne Leibenschaft fenn." Abel Remufat fagt, am beften wurde sie sich im Griechischen burch doyog ausbruden laffen. Die berühmte Stelle, Die von den Aeltern oft ausgezogen ift, ist diese: 1 "Die Vernunft hat bas Eine hervorgebracht, bas Eine hat die Zwei hervorgebracht; und die Zwei haben die Drei bervorgebracht; und die Drei producirt die ganze Welt." Darin bat man eine Anspielung auf die Dreieinigkeit finden wollen. "Das Universum ruht auf dem dunkeln Brincip, das Univerfum umfaßt bas helle Brincip," - ober auch: "es wird von dem Aether umfaßt;" so tann man es umfehren, ba die Chinefische Sprache keine Bezeichnung der Casus hat, die Worte vielmehr bloß neben einander ftehen. Eine andere Stelle ebendafelbst lautet folgendermaßen: "Derjenige, ben ihr betrachtet, und ben ihr nicht seht, er nennt sich I; und du hörst ihn und hörst ihn nicht, und er heißt Si; du suchst ihn mit ber Sand und erreichst ihn nicht, und sein Name ift Wei. Du gehft ihm entgegen, und siehst sein Saupt nicht; du gehst hinter ihm, und fiehst seinen Ruden nicht." Diese Unterschiede heißen "bie Berkettung der Bernunft." Man hat natürlich bei der Anführung biefer Stelle an 717 und an ben Afrifanischen Königsnamen Juba erinnert, auch an Jovis. Dieses 3=hi=wei ober 3=5=B foll dann weiter einen absoluten Abgrund und bas Nichts bedeuten: bas Höchste, ber Ursprung aller Dinge ift ben Chinesen bas Nichts, bas Leere, bas gang Unbestimmte, bas abitract Allgemeine, was auch Tao, die Bernunft, genannt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abel Remusat, l. c. p. 31 sqq.; Lettre sur les caractères des Chinois (Mémoires concernant les Chinois, T. I.), p. 299. sqq.

Wenn die Griechen sagen, das Absolute ist das Eine, oder die Neueren, es ist das höchste Wesen: so sind auch hier alle Bestimmungen getilgt, und mit dem bloßen abstracten Wesen hat man nichts, als diese selbe Negation, nur affirmativ ausgesprochen. Ist das Philosophiren nun aber nicht weiter gesommen, als zu solchen Ausdrücken, so steht es auf der ersten Stuse. Was sinden wir in allem diesen Belehrendes?

### B. Indische Philosophie.

Satte man fich früher bas Bergnügen gemacht, an bas Alterthum ber Indischen Weisheit ju glauben und fie ju ehren, fo hat man jest durch das Befanntwerben mit den größern aftronomischen Werfen der Indier das Uneigentliche dieser großen Bahlen erfannt. Es fann nichts verworrener fenn, nichts unvollfommener, als die Chronologie ber Indier; fein Bolf, das in ber Astronomie, Mathematik u. s. f. ausgebildet ist, ist so unfähig für die Geschichte: und es ift bei ihnen barin tein Salt, noch Busammenhang. Man hatte geglaubt, einen folchen an ber Aera bes Wiframaditya zu haben, ber ungefähr 50 Jahr v. Chr. gelebt haben follte, und unter beffen Regierung ber Dichter Ralidas, Schöpfer der Sakontala, lebte. Aber bei näherer Untersuchung haben sich ein halbes Dupend Wiframaditya's gefunben; und gründliche Beleuchtungen haben diefe Epoche in unfer 11. Jahrhundert verlegt. Die Indier haben Reihenfolgen von Königen, eine ungeheure Menge von Ramen; aber Alles ift unbestimmt.

Wir wissen, wie der uralte Ruhm dieses Landes schon bis zu den Griechen in hohem Grade vorgedrungen war: wie auch ihnen die Gymnosophisten bekannt waren, fromme Menschen, wenn man sie anders so nennen darf; Menschen, die, einem bes schaulichen Leben gewidmet, in einer Abstraction des außerlichen Lebens sich befinden, und deshalb selbst, in Horden umberzieshend, wie die Cynifer, allen Bedürfnissen entsagen. Diese sind

als Philosophen auch besonders den Griechen bekannt geworden, insofern man nämlich die Philosophie auch in diese Abstraction sept, in der man von allen Verhältnissen des äußerlichen Lebens abstrahirt; und diese Abstraction ist ein Grundzug, den wir hervorzuheben und zu betrachten haben.

Die Indische Bilbung ift sehr entwickelt und großartig, aber ihre Philosophie ist identisch mit ihrer Religion; so daß die Interessen ber Philosophie Dieselben sind, die wir in ber Religion finden: wie denn die heiligen Bücher, die Beda's, auch die allgemeine Grundlage für die Philosophie sind. Wir kennen die Beda's ziemlich gründlich; sie enthalten vornehmlich Gebete an bie vielen Vorstellungen von Gott, Borschriften über bie Ceremonien, Opfer u. f. f. Und sie sind aus den verschiedensten Beiten; viele Theile find von hohem Alter, andere find erft fpater entstanden, z. B. der über ben Dienst bes Wischnu. Beda's find felbst die Grundlage für die atheistischen Philosophien ber Indier; auch biesen fehlt es nicht an Göttern, und es wird wesentliche Rucficht auf die Beda's genommen. Die Inbische Philosophie steht daher innerhalb ber Religion, wie die scholastische Philosophie innerhalb ber driftlichen Dogmatik stand, und ben Glauben ber Kirche zum Grunde legte und voraussette. Die Mythologie hat die Seite der Incarnation, der Individualifirung, von ber man glauben konnte, baß fie bem Allgemeinen und der Ideenweise der Philosophie entgegen wäre; aber mit bieser Incarnation ift es nicht so genau genommen, beinahe Alles gilt als folche, und was fich als Individualität zu bestimmen scheint, zerfließt alsobald wieder in dem Dunfte bes Allgemeis nen. Die Indische Borftellung ift bann naher biese: Es ift Gine allgemeine Substang, die abstracter ober concreter gefaßt werben fann, aus ber Alles entsteht; und bas Sochste ift, bag ber Mensch als Bewußtsenn sich mit ihr ibentisch macht, in ber Religion burch Andacht, Opfer und strenge Bugungen, in ber Philosophie burch Beschäftigung mit bem reinen Gebanken.

Erft vor Kurgem haben wir bestimmte Kenntnig von ber Indischen Philosophie erhalten; im Gangen verstand man barunter bie religiösen Vorstellungen, in neuern Zeiten hat man aber wirklich philosophische Werke kennen gelernt. Besonders hat uns Colebroofe 1 aus zwei Indischen philosophischen Werken Auszüge mitgetheilt; und dieß ift das Erste, was wir über indische Philosophie haben. Was Friedrich v. Schlegel von seiner Weisheit ber Indier spricht, ift nur aus ben religiösen Vorstellungen genommen; er ist einer ber ersten Deutschen, ber sich mit Indischer Philosophie beschäftiget hat: indessen hat dies nicht viel gefruchtet, benn er hat eigentlich nichts weiter gelesen, als bas Inhaltsverzeichniß zum Ramayana. Nach ienem Auszuge nun besitsen die Indier alte philosophische Susteme; sie betrachten sie eines Theils als orthodor, und zwar die, welche mit ben Beda's übereinkommen: andere gelten als heterodor, und als nicht übereinkommend mit der Lehre der heiligen Bücher. Der eine Theil. ber wesentlich orthodor ift, hat keine andere Absicht, als die Erflärung ber Beba's zu erleichtern, ober aus bem Tert biefer Grundbücher eine feiner gedachte Psychologie zu ziehen;' dieß Suftem heißt Mimanfa, und es werben zwei Schulen bavon angeführt. Davon verschieben sind andere Systeme, von benen bie zwei Hauptspfteme Sanc'hya und Nyana sind: bas erfte gerfällt wieder in zwei Theile, die jedoch nur in Anfehung der Form verschieden sind; die Ryana ist besonders verwickelt, führt speciell Die Regeln des Rasonnements aus, und ist mit der Logit des Aristo-Bon biesen beiben Systemen hat uns teles zu vergleichen. nun Colebroofe Auszüge gemacht, und er fagt, man habe viele alte Werfe barüber, und die versus memoriales baraus seven fehr verbreitet.

1. Der Urheber ber Sanc'hya wird Rapila genannt,

Befch. b. Bbil. 2. Aufl.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Transactions of the Royal asiatic Society of Great-Britain and Ireland, Vol. I. Part. I., London 1824: p. 19—43; (II., on the Philosophy of the Hindus, Part. I. by Henry Thomas Colebrooke, read June 21, 1823.)

ein alter Weiser, von dem die Einen fagen, er sep ein Sohn des Brahse ma, einer von den sieden großen Heiligen: die Anderen, er sep eine Incarnation des Wischnu, wie sein Schüler Asuri, und idenstisch mit dem Feuer. Ueber das Alter der Aphorismen (Sustras) des Kapila weiß Coledroofe nichts zu sagen; er erwähnt nur, daß sie in andern, sehr alten Büchern schon angeführt wersden, aber genau läßt sich nichts darüber angeben. Die Sanc'hya theilt sich in verschiedene Schulen, zwei oder drei, die jedoch nur in wenigem Einzelnen von einander abweichen; sie wird zum Theil für heterodor, zum Theil für orthodor gehalten.

Der wefentliche Zweck aller Indischen Schulen und Système ber Philosophie, sowohl ber atheistischen, als ber theistischen, ift, die Mittel anzugeben, wodurch die ewige Glückfeligkeit sowohl vor dem Tode, als nach dem Tode zu erlangen ift. Die Beda's fagen: "Was zu erfennen ift, ift die Seele, fie muß von ber Natur abgeschieden werden, so wird fie nicht wieder kommen;" b. h. sie ift der Metempsychose entnommen, und damit der Rorperlichkeit, so daß sie nach dem Tode nicht wieder in einem Diese Seligfeit ift also, andern Körver auftritt. Sanc'hna, eine vollständige und ewige Befreiung von jeder Art Sie fagt nun: "Durch bas Denken, die mahrhafte Wiffenschaft kann eine folche Befreiung erreicht werben; bie zeitlichen Mittel, sich Vergnügen zu verschaffen, ober geistige und körperliche Uebel von sich abzuhalten, sind nicht hinreichend; felbst die Mittel, die die Beda's angeben, sind nicht dazu wirksam, nämlich die geoffenbarte Weise, welche bie Andacht, die Bollbringung ber religiösen Ceremonien ift, wie sie in ben Beba's verordnet find." Als folch' ein Mittel gilt vorzüglich bas Opfer von Thieren, und in dieser Beziehung verwirft die Sanc'hva die Beda's; benn dies Opfer sen nicht rein, da es mit dem Tobe ber Thiere verbunden sen, die Hauptsache aber sen, kein Thier zu Andere Weisen der Befreiung vom Uebel sind Die verlegen. ungeheuren Büßungen ber Indier, womit ein Burudgehen in sich

verbunden ift. Wenn nun so ber Indier in der Andacht sich in fich sammelt, sich in seine Gebanken zurückzieht, so ist bas Doment dieser reinen Concentration Brahma, Dieser Gine, schlecht= hin Unsinnliche, dieß hochste Wesen, wie es ber Verstand nennt; bann bin Ich Brahma. Dieß Zurückziehen in ben Gebanken kommt fowohl in der Religion, als in Philosophie der Indier vor; und fie behaupten in Rudficht diefer Seligkeit, daß fie bas Sochste fen und diesem Zustande selbst die Götter untergeordnet senen. Indra, g. B. ber Gott bes sichtbaren himmels, sep viel niebriger, als die Seele in diefem contemplativen Leben in fich felbft; viele taufend Indra's seven vergangen, aber die Seele sen aller Beränderung entnommen. Die Sanc'hva ift von ber Religion nur baburch verschieden, daß sie eine ausführliche Denklehre hat, und die Abstraction nicht zu etwas Leerem macht, sondern zur Bebeutung eines bestimmten Denkens erhebt; diese Wissenschaft beftebe, heißt es, in der richtigen Erfenntniß der Brincipe, die äußerlich wahrnehmbar find ober nicht, ber materiellen Welt und ber immateriellen Belt.

Das Sanc'hya - System zerfällt in drei Abschnitte: die Weise des Erkennens, den Gegenstand des Erkennens, und die bestimmte Form des Erkennens der Principe.

a. In Rücksicht der Erkenntnismeisen sagt die Sanc'hya, daß es drei Arten der Evidenz gebe: erstens Wahrnehmung, zweistens Folgerung (inference), drittens Affirmation, auf welche sich alle übrigen, wie Achtung, Lernfähigkeit, Tradition u. s. s. zurücksühren lassen. Die Wahrnehmung bedarf keiner Erläuterung. Die Folgerung ist ein Schluß von Ursach und Wirstung, wobei nur von einer Bestimmung zu einer zweiten übergegangen wird: er habe drei Formen, indem entweder von der Ursache auf die Wirkung, oder von der Wirkung auf die Ursache, oder nach verschiedenen Verhältnissen der Ursachen und Wirkungen geschlossen werde. Regen z. B. werde präsumirt, wenn man eine Wolke sich zusammenziehen sehe: Feuer, wenn man einen

Hügel rauchen sehe; ober man schließe auf die Bewegung des Monds, wenn man ihn zu verschiedenen Zeiten in verschiedenen Stellungen sehe. Dieß sind einsache, trockene Berstandesverhältnisse. Unter der Affirmation ist Tradition, Offenbarung verstanden, d. B. der orthodoxen Beda's; im ausgebreitetern Sinne wird die unmittelbare Gewißheit oder die Affirmation in meinem Bewußtseyn, in näherer Bestimmung eine Versicherung durch mündliche Mittheilung oder durch Tradition so genannt.

Der Begenftanbe bes Erfennens ober ber Brincipien giebt bas Sanc'hya=System funf und zwanzig an, bie ich nennen will, um das Ordnungslofe barin zu zeigen: 1. Die Ratur, als Urfprung von Allem, sey das Allgemeine, die materielle Ursache, die ewige Materie, ununterschieden, ununterscheids bar, ohne Theile, productiv ohne Broduction, die absolute Sub-2. Die Intelligenz, die erfte Production ber Natur und selbst andere Principe producirend, unterscheidbar als brei Gotter durch die Birksamkeit ber brei Qualitäten: Gute, Kalfcheit (foulness) und Finfterniß; biese fenen Eine Berson und brei Götter, nämlich Brahma, Wischnu und Maheswara. Bewußtsenn, die Ichheit, ber Glaube, daß in allen Wahrnehmungen und Meditationen 3ch gegenwärtig bin, daß die Gegenftanbe ber Sinne, fo wie ber Intelligeng, mich betreffen, furz, baß Ich bin; es gehe von der Macht der Intelligenz aus, und producire selbst die folgenden Principe. 4 - 8. Fünf feine Anfänge, Rudimente, Atome, die nur einem Wefen höherer Ordnung, nicht burch die Sinne ber Menschen wahrnehmbar sepen, vom Brincipe des Bewußtfeyns ausgehend, und felbft die fünf Elemente hervorbringend: ber Raum, und bie Anfange von Erbe, Waffer, Feuer und Luft. 9-19. Die elf nachften Principe feven bie Organe der Empfindung, die von der Ichheit producirt werde: zehn außerliche Organe, die funf Sinne, und funf Organe ber Sandlung, Stimme, Sanbe, Fuße, After, Beschlechtstheile; bas elfte Organ sen bas bes innern Sinns. 20 — 24. Diefe Brineive

seigen die von den früher genannten Rudimenten hervorgebrachsten fünf Elemente: Aether den Raum einnehmend, Luft, Feuer, Wasser, Erde. 25. Die Seele. In dieser sehr unordentlichen Weise sehen wir nur die ersten Anfänge der Resterion, die zussammengestellt als Allgemeines erscheinen; diese Zusammenstellung ist aber, geschweige systematisch zu seyn, nicht einmal sinnig.

Borher waren die Principe außereinander und nacheinander: in ber Seele haben fie ihre Bereinigung. Bon ihr wird gefagt, fie fen nicht producirt; auch nicht productiv: sie sen individuell, so gebe es viele Seelen; fie fen empfindend, ewig, immateriell, unveranderlich. hier unterscheidet Colebroofe bas theistische von dem atheistischen Syftem ber Sanc'hya, indem jenes nicht nur individuelle Seelen annehme, fondern auch Gott (Jowara) als Regierer der Welt behaupte. Die Erkenntniß der Seele bleibt dann die Hauptsache: Es sen durch die Betrachtung der Natur und durch die Abstraction von ber Ratur, bag die Einheit ber Seele mit ber Natur herbeigeführt werde, wie der Lahme und Blinde für die Fortschaffung und Leitung verbunden sind, die Eine tragend und geleitet (Natur?), die Andere getragen und leitend (Seele?). Durch diese Vereinigung der Seele und Natur sen die Schopfung bewirft, bestehend in der Entwickelung der Intelligeng und ber übrigen Brincipe. Diese Einheit ift bann ber Halt an und für sich, für das, was ist, überhaupt, und für die Erhal-Bugleich ift es ein großer Gebanke, bag bie tung beffelben. Regation bes Gegenstandes, welche im Denken enthalten ift, nothwendig sen, um zu begreifen; es hat dieß viel mehr Tiefe, als bas Gerede vom unmittelbaren Bewußtseyn. Wenn man bagegen fagt, die Orientalen haben in ber Ginigkeit mit ber Natur gelebt, so ift bieß ein oberflächficher und schiefer Ausbruck; benn eben die Thatigkeit ber Seele, ber Beift ift allerdings in Berhältniß zur Natur und in Einigkeit mit bem Wahrhaften ber Na-Aber diese mahrhafte Einigkeit enthält wesentlich das Moment ber Regation ber Natur, wie sie unmittelbar ist; folche unmittelbare Einigkeit ift nur bas Leben ber Thiere, bas finnliche Leben und Wahrnehmen. Die Ibee, die bei ben Indiern rorhanden ift, ift also wohl Einigkeit ber Natur und ber Seele; aber bas Beiftige ift nur so eins mit ber Natur, daß es in sich ift und zugleich das Natürliche als negativ fest. Ueber die Schöpfungheißt es bann weiter: Der Wunsch und Zwed ber Seele sey Genuß und Befreiung; und zu biefem Behufe sen fie mit einer feinen Umgebung angethan, in welcher alle obigen Principe, aber nur bis zur elementarischen Entfaltung, enthalten seben. Es ift in diefer Ibee etwas von unserem Ibeellen, von bem Ansich vorhanden: wie die Blüthe schon im Reim ibeell, nicht aber wirtsam und reell ift; ber Ausbrud bafür ift Lingam, bie Beugungofraft, Wirkungofraft bes Natürlichen, welche in allen Inbischen Vorstellungen hochgestellt wird. Diese feine Gestalt, sagt bie Sanc'hva, nehme bann gröbere Körperlichkeit an, und verkleibe fich in mehrere Gestalten; und um nun bas Herabfallen in die gröbere Körperlichkeit zu verhindern, ist die philosophische Contemplation als Mittel angegeben.

Bisher haben wir die abstracten Principien gesehen; von ber Schöpfung ber concreten Wirklichkeit bes Universums ist Folgendes zu erwähnen: Die körperliche Schöpfung bestehe in ber Seele, befleibet mit groberem Rorper, und begreife acht-Ordnungen höherer Besen und fünf Ordnungen unterer Besen, welche mit dem Menschen, der eine eigene Rlaffe bilbet, vierzehn Ordnungen ausmachen, und in brei Welten ober Rlaffen vertheilt sind. Die ersten acht Ordnungen haben Benennungen, welche in ber Indischen Mythologie vorkommen: Brahma, Prajapatis, Indra u. f. f.; es find sowohl Götter als Halbgötter, Brahma felbst ift hier vorgestellt als ein Geschaffenes. fünf niederen Ordnungen sind die Thiere: die vierfüßigen in zwei Rlaffen, brittens bie Bogel, viertens bie Reptilien, Fische und Insecten, und endlich fünftens die vegetabilische und die unor-Der Aufenthalt ber acht höhern Rlaffen ganische Natur.

sep im Himmel: sie genießen Güte und Tugend, und sepen somit glückselig, aber nur unvollkommen und vorübergehend; darunter sep nun der Sit der Finsterniß oder Täuschung, wo Wesen ber niedern Ordnungen wohnen; dazwischen stehe die Welt des Menschen, wo Falschheit oder Leidenschaft vorwalten.

Diesen brei ber materiellen Schöpfung angehörigen Welten fett nun das Syftem noch eine andere. Schöpfung gegenüber, bie intellectuelle, bestehend in Berftandesvermögen, Empfinbungen, welche wieder in vier Rlaffen getheilt werden: Beftimmungen, die Hinderniffe sind; die unfahig machen; die befriedigen; und die die Intelligenz vollkommen machen. 1. Bon ben hindernden Bestimmungen werben 62 aufgeführt: acht Arten bes Irrthums; ebenso viel ber Meinung, ober Tauschung; gehn ber Leidenschaft, als bes Extrems der Täuschung; achtzehn Haffes, ober ber Dufterheit; ebenso viel bes Rummers. **(&8** zeigt sich hier mehr ein empirisch psychologisch beobachtendes Berfahren. 2. Die Unfähigkeit ber Intelligen, hat wieder acht und zwanzig Species: Beschäbigung, Mangel ber Organe u. f. f. 3. Die Befriedigung ift entweder innerlich, oder außerlich. Die innerliche Befriedigung ift vierfach: Die erfte betrifft Die Natur, bas gang Allgemeine, Substantielle, und wird in die Meinung gesett, daß die philosophische Erkenntniß eine Modification bes Princips ber Natur felbst fen, womit unmittelbar bie Erwartung einer Befreiung burch ben Act ber Natur verknüpft fen; die wahrhafte Befreiung ist jedoch nicht als Act der Natur zu erwarten, fondern es ift die Seele, die fie durch fich, durch ihre benkende Thätigkeit hervorzubringen hat. Die zweite Befriedi= gung ift ber Glaube, daß ascetische Uebungen, Schmerzen, Qualen, Büßungen hinreichen, fich ber Befreiung zu versichern; bie britte betrifft die Zeit, die Vorstellung, daß die Befreiung im Laufe der Zeit ohne Studium kommen werde; die vierte Befriebigung ift die durch die Vorstellung des Glück, daß die Befreiung vom Schicksal abhange. Die äußerliche Weise ber Befriedigung bezieht sich auf Enthaltsamkeit vom Genuß, aber aus sinnlichen Motiven, z. B. aus Abneigung gegen die Unruhe der Erwerbung, aus Furcht vor den üblen Kolgen des Genusses u. s. w. 4. Bon der Bervollkommnung der Intelligenz sind wiesder mehrere Arten angegeben, unter andern auch die directe psychologische Weise, den Geist zu vervollkommnen, z. B. durch Räsonniren, freundschaftliche Unterhaltung u. s. w., wie man dieß auch in unsern angewandten Logisen wohl finden kam.

Roch ift einiges Bestimmtere über ben Hauptpunkt bes Systems zu bemerken. Die Sanc'hya, wie bie anderen Indischen Systeme ber Philosophie beschäftigen sich besonders mit ben brei Qualitaten (Guna) ber absoluten 3bee, bie als Gubftanzen, als Mobificationen ber Natur vorgestellt werben. (ES ift merkwürdig, daß bei den Indiern dieß in ihr beobachtendes Bewußtseyn gefallen ift, daß das, was wahr und an und für fich ift, brei Bestimmungen enthält, und ber Begriff ber Idee in brei Momenten vollendet ift. Dieses hohe Bewußtseyn ber Dreiheit, welches wir auch bei Plato und Andern wiederfinden, ift bann in ber Region bes benfenden Betrachtens verloren gegangen, und erhielt fich nur in ber Religion, aber als ein Jenseitiges; ber Verstand ift bann bahinter gekommen und erklärte es für Unfinn, erft Rant hat zu feinem Ertennen wieber bie Die Wesenheit und Totalität des Begriffs Bahn gebrochen. von Allem, in seiner Substanz betrachtet, wird nun burch bie Dreiheit ber Bestimmungen absorbirt; und es ift bas Intereffe ber Zeit geworben, bieß jum Bewußtfenn zu bringen. Indiern ift dies Bewußtsenn bloß aus sinniger Beobachtung hervorgegangen, und fie bestimmen nun naher biese Qualitäten fo: Die erfte und hochfte fen die Gute (Sattwa), fie fen erhaben, erleuchtend, mit Freude und Gludfeligfeit verbunden; die Tugend walte in ihr vor. Sie fen im Feuer überwiegend, barum fteige die Flamme auf und fliegen die Funken aufwarts; wenn fie im Menschen bas Uebergewicht habe, wie sie es in ben acht

höhern Ordnungen habe, so sen sie die Ursache ber Tugend. Das ist also bas burchaus und in jeder Rucksicht affirmative Allgemeine in abstracter Form. Die zweite und mittlere Qualität sen die Kalscheit ober Leibenschaft (Rajas, Tejas), die für fich blind ift, bas Unreine, Schäbliche, Sägliche; fie fei thatig, beftig und veränderlich, mit Uebel und Unglud verbunden, bas Uebergewicht in der Luft habend, weshalb der Wind sich freuzweise bewege: in lebenben Wesen die Ursache des Lasters. Die britte und lette Qualitat fen die Kinfternif (Tamas); fie fen trage und hinderlich, mit Sorge, Stumpsheit und Tauschung verbunden, das Uebergewicht in Erde und Waffer habend. weshalb diese fallen und nach unten streben: in lebendigen Besen die Urfache ber Dummheit. Die erste Qualität ist somit die Einheit mit sich: Die zweite bas Manifestiren, bas Brincip ber Differeng, ber Trieb, die Entzweiung, als Schlechtigkeit: bie britte bann aber bloß Regation, wie sie auch im Concreten ber Mythologie als Schiwa, Mahabewa ober Maheswara, ber Gott ber Zerstörung und Beränderung vorgestellt wirb. Der wich= tige Unterschied gegen uns fällt bahin, daß das britte Brincip nicht die Rudfehr in das erfte ift, wie der Beift und die Idee dieß fordert, vermittelft bes Aufhebens ber Negation fich mit fich selbst zu vermitteln und in sich selbst zurückzugehen; bei ben Indiern bleibt das Dritte Beränderung, Vernichtung.

Diese drei Qualitäten werden als die Wesenheit der Natur vorgestellt; die Sanc'hya sagt: "Wir sprechen von ihnen, wie von den Bäumen eines Waldes." Dieß ist jedoch ein schlechter Bergleich; denn der Wald ist nur ein abstract Allgemeines, worin die Einzelnen selbstständig sind. In den religiösen Borstellungen der Veda's, wo diese Qualitäten auch als Trimurti vorsommen, wird von ihnen gesprochen, als von successiven Mostsicationen: so daß "Alles zuerst Finsterniß war, dann den Bessehl erhielt, sich zu verwandeln, solchergestalt die Weise des Triebes, der Wirksamseit (soulness) annahm" (die aber noch

schlimmer ist), "bis sie endlich auf nochmaligen Befehl Brahma's bie Form der Güte annahm."

Das Fernere find nähere Bestimmungen ber Intelligeng in Rücksicht auf Diese Qualitäten: Bur Intelligenz werben acht Arten gerechnet, wovon vier ber Gute angehören: erstens Tugend; zweitens Wiffenschaft und Kenntniß; brit ens Leidenschaftlosigkeit, die entweder ein äußerliches sinnliches Motiv habe, die Abneigung vor Unruhe, ober geiftiger Art sey, und aus der Ueberzeugung erwachse, daß die Natur ein Traum sen, eine bloße Gaufelei und Täuschung; viertens die Macht. Diese sen acht= fach, und da find benn acht sonderbare Eigenschaften angegeben: bas Bermögen, fich in eine gang fleine Gestalt gusammengunehmen, für die jedes Ding durchbringlich fen; bas Bermögen, fich ju einem gigantischen Leibe auszudehnen; bas Bermögen, eine Leichtigkeit anzunehmen, um an einem Sonnenstrahl in die Sonne fteigen zu können; ber Befit von unbegrenzter Action ber Drgane, fo baß man mit ben Fingerspißen ben Mond berühren tonne; unwiderstehlicher Wille, so daß man 3. B. in die Erde tauchen könne, fo leicht wie in Baffer; herrschaft über alle belebte und unbelebte Besen; Die Rraft, ben Lauf ber Natur gu verändern; das Vermögen, Alles, was man muniche, ju vollbringen. "Daß folche transscendente Macht." fahrt Colebroofe fort, "bem Menschen in seinem Leben erreichbar sen, ist nicht ber Sanc'hya=Secte eigenthümlich, fonbern allen Syftemen und religiösen Borstellungen gemein; und folche Macht wird von vielen Heiligen und Brahminen in Dramen und Volkbergählungen dargestellt und geglaubt." Die sinnliche Evidenz hilft dagegen nichts, benn sinnliche Wahrnehmung ift für die Indier überhaupt Alles travestirt sich in Bilder ber Phantasie, nicht vorhanden; jeder Traum gilt ihnen als Wahrheit und Wirklichkeit. Diese Macht schreibt die Sanc'hva dem Menschen zu, insofern er durch Bildung seines Denkens sich in die Innerlichkeit erhebt. Colebroofe fagt: "Die Doga-fastra nennt in bem einen ihrer vier Kapitel eine Menge von Uebungen, wodurch solche Macht erslangt werde: z. B., tiese Meditation, die mit Zurückaltung des Athems und Unthätigkeit der Sinne begleitet sep, während eine vorgeschriedene Stellung beständig beibehalten werde. Durch solche Uebungen erlange der Abept die Kenntniß alles Verganzenen, wie Zufünstigen: die Gedanken der Anderen zu errathen: die Stärke des Elephanten, den Muth des Löwen, die Schnelligskeit des Windes zu haben: in der Lust zu sliegen, im Wasser zu schwenklicke zu schnelligs dichwimmen, in die Erde zu tauchen: alle Welten in Einem Augenblicke zu übersehen, und andere wunderdare Thaten zu versrichten. Die schnellste Weise aber, die Glückseligkeit durch tiese Contemplation zu erreichen, sep diesenige Andacht zu Gott, welche darin bestehe, den mystischen Ramen Gottes: Om stets zu mursmeln." Dieß ist eine ganz allgemeine Vorstellung.

Colebrooke erwähnt näher die theistische und atheistische Theilung ber Sanc'hva. Während im theistischen Spftem Iswara, ber oberfte Regierer ber Welt, als eine von ben anbern Seelen unterschiedene Seele ober Beift angenommen wird, leugnet Rapila in der atheistischen Sanc'hna den Jowara, Urheber der Welt mit bewußtem Willen (by volition), indem er anführt, baß es keinen Beweis für's Dafenn Gottes gebe; Die Bahrnehmung zeige es nicht, noch laffe es fich burch's Schließen ablei-Er erkennt zwar ein aus ber Ratur hervorgehendes Wefen an, welches die absolute Intelligenz sen, die Quelle aller indivibuellen Intelligenzen, und ber Ursprung aller andern Eriftenzen, bie sich nach und nach aus ihr entwickeln; er bemerkt ausbrücklich, daß "die Wahrheit folch' eines Iswara bewiesen ift," des Schöpfers ber Welt in solchem Sinne ber Schöpfung. "die Erifteng von Wirkungen," fagt er, "hangt von ber Seele, bem Bewußtseyn, nicht von Iswara ab; Alles fommt von dem großen Princip, der Intelligenz, her," der die indivis duelle Seele angehört, und durch welche fie bethätigt wird.

c. Was den britten Abschnitt ber Sanc'hna betrifft, Die .

bestimmtere Beife ber Erfenntniß bes Brincips: fo will ich hier noch einige Bemerkungen herausheben, die Interesse Bon ben verschiedenen schon angegebenen Erfenntnißarten bleibt die bes Rasonnements, ber Zusammenhang im Schluß burch bas Berhaltniß von Urfache und Birfung hierbei Sauptbestimmung; und ich will angeben, wie die Indier dieß Verhaltniß auffaffen. Der Verftand und alle anberen abgeleiteten Brincipe seven Wirkungen, von ihnen schließen fie auf ihre Urfachen; bieß ift in einiger Rudficht analog mit unferem Schließen, in anderer abweichend. Sie haben die Anficht: "Die Wirfungen eriftiren schon vor bem Wirfen ber Urfache; benn was nicht existirt, fann nicht burch Causalität in bie Erifteng gefett werden." Colebroofe fagt: "Das ift, Wirfungen find Soucte eber, als Producte." Es ift aber gerade . bie Frage, was find Producte? Als Beispiel, wie nun schon bie Wirkung in der Ursache enhalten sen, wird angeführt: das Del sen schon in bem Samen bes Sesamum, ebe es ausgepreßt wird, Reis in bem Salm, ehe er gebroschen, Milch in bem Euter ber Ruh, ehe fie gemolfen. Das Wefen ber Urfache und Wirfung sen baffelbe; ein Stud Rleib sen nicht wesentlich verschieden von bem Garn, woraus es gewoben, sonbern berfelbe Inhalt. So faffen fle dies Berhälmiß auf. Eine Confequenz hiervon ware die Ewigfeit ber Welt; benn ber Sat: Aus Richts wird Richts, an ben auch Colebroofe hier erinnert, widerspricht ber Erschaffung ber Welt aus Nichts in unfrer religiösen Korm. In ber That muß man zugleich sagen: Gott schafft bie Welt nicht aus Richts, fonbern aus fich; es ift feine eigene Bestimmung, die er in die Eristen, bringt. Der Unterschied von Ursache und Wirkung ist nur ein Kormenunterschied; der Verstand halt sie aus einander, nicht die Vernunft. Die Räffe ift daffelbe, wie ber Regen: ober wir sprechen in ber Mechanik von verschiebenen . Bewegungen, da boch bie Bewegung bieselbe Geschwindigkeit vor • dem Stoß und nach bemfelben hat. Das gemöhnliche Bewußtseyn kann so bies Berhältniß ber Indifferenz von Ursache und Wirkung nicht faffen.

Die Indier schließen nun auf "eine allgemeine Urfache, welche ununterscheidbar ift, während bie bestimmten Dinge endlich find;" und beshalb muffe es eine fie burchbringenbe Urfache geben. Selbst die Intelligenz ist Wirfung dieser Ursache; und dieß ift Die Seele, sofern fie schaffend ist in bieser Ibentität mit ber Ratur nach ihrem Abstrahiren bavon. Die Wirkung geht von ber Urfache aus; aber umgekehrt ift biefe nicht felbstständig, sonbern geht in die allgemeine Urfache zurud. Mit ber hervortretenden Erschaffung ber brei Welten ift zugleich bie allgemeine Zerftörung gesett: Wie die Schildfrote ihre Glieber ausstrede und hernach fie wieder innerhalb ihrer Schale zurückziehe, so werden bei bem allgemeinen Untergange und ber Auflöfung ber Dinge, welche zu einer bestimmten Zeit eintrete, die fünf Elemente, Erbe u. f. f., welche die drei Welten constituiren, wieder in der umgekehrten Ordnung eingezogen, als die war, in welcher fie aus dem unsprünglichen Brincipe hervorgingen, indem fie Schritt vor Schritt in ihre erfte Urfache jurudfehren, die höchfte und unungerscheidbare, welche die Ratur fen. Diefer werden die brei Qualitäten, Bute, Leibenschaft und ffinfterniß, beigelegt; bas nahere Berhaltniß diefer Bestimmungen fonnte fehr intereffant fenn, aber es ift nur fehr oberflächlich aufgefaßt. Die Natur wirke nämlich burch die Mischung dieser brei Qualitäten: sedes Ding habe alle brei in fich, wie brei Strome, bie zusammenfließen; ebenfo wirke fie durch Modification, wie das Wasser, durch die Wurzeln der Bflanze eingefaugt und innerhalb ber Frucht geleitet, einen befonderen Wohlgeschmad erhalte. Es find fo nur bie Rategorien von Vermischung und Mobification vorhanden. Die Indier sagen: Die Ratur habe jene brei Qualitäten in ihrem eigenen Rechte, als ihre Formen und Eigenschaften; die anderen Dinge nur, weil fie in ihnen als die Wirkungen jener vorhanden feben.

Bu betrachten haben wir noch bas Berhaltniß ber Ra-

tur jum Beift: "Die Ratur, ob fie gleich unbefeelt ift, verrichtet bas Umt, Die Seele ju ihrer Befreiung vorzubereiten, wie es die Kunction der Milch — einer Substanz, die keine Empfinbung hat — ift, bas Kalb zu ernähren." Die Sanc'hya macht folgenden Bergleich: Die Natur fet einer Bajadere gleich, Die fich ber Seele zeige, wie zu einer Audienz; fie werbe über ihre Schamlofigfeit geschmäht, fich zu wieberholten Malen bem roben Unblid bes Zuschauers Preis zu geben. "Aber sie tritt ab, wenn sie sich genug gezeigt hat; sie thut's, weil sie gesehen worben ift; und ber Zuschauer tritt ab, weil er sie gesehen hat. Die Natur hat keinen weitern Gebrauch für die Seele; bennoch bleibt ihre Verbindung fortbauernd bestehen." Mit der Erreichung ber geistigen Erfenntniß durch's Studium ber Principien werbe bie entscheidende, unwiderlegbare, einzige Wahrheit gelernt, baß: "Ich weber bin, noch etwas mein ift, noch ich eriftire." Die Ichheit ift nämlich noch unterschieden von der Seele, und zulett verschwindet dem Indier die Ichheit und das Selbstbewußtseyn: "Alles was im Bewußtseyn vorkommt, wird reflectirt von ber Seele, aber als ein Bild, bas ben Arnstall ber Seele nicht beschmutt, ihm auch nicht angehört. Im Besit biefer Selbstfenntniß" (ohne Ichheit) "betrachtet die Seele bequem die Natur, dadurch entnommen der furchtbaren Beränderung, und befreit von jeder anbern Form und Wirfung bes Verftandes, biefe geiftige Erfenntniß ausgenommen;" ein vermitteltes, geiftiges Wiffen von bem ebenso vergeistigten Inhalte, ein Wiffen ohne Ichheit und Bewußtseyn. "Die Seele bleibt zwar einige Zeit noch mit einem Rörper bekleibet, aber nur so wie bas Rab bes Töpfers, wenn auch der Topf schon vollendet ist, sich noch breht durch die Kraft bes früher ihm gegebenen Impulses." Die Seele hat also nach den Indiern nichts mehr mit dem Körper zu thun, und ihr Berhältniß zu ihm wird bamit ein überflüssiges. "Wenn aber bann die Trennung der unterrichteten Seele von ihrem Karper endlich eintritt, und die Ratur in Rucksicht ber Seele aufbort:

jo ift die absolute und lettliche Befreiung vollendet." Dieß sind die Hauptmomente der Sanc'hya-Philosophie.

2. Die Philosophie bes Gotama und bie bes Ranade gehören zusammen. 1 Die Philosophie bes Gotama wird Nnana genannt (rafonnirend), die bes Ranade Baifeshica (particulare); die erftere ift eine besonders ausgebilbete Dialektif, Die zweite dagegen beschäftigt sich mit der Physik, d. h. mit den befondern ober finnlichen Objecten. Colebroofe fagt: "Rein Gebiet der Wiffenschaft oder Literatur hat mehr die Aufmerksamkeit der Indier auf sich gezogen, als die Mana; und die Frucht diefer Studien ift eine ungahlige Menge von Schriften, unter welchen sich Arbeiten von fehr berühmten Gelehrten befinden. Ordnung, welche Gotama und Ranade beobachten, ift die, welche in einer Stelle ber Beda's angebeutet wird, als die erforberlichen Schritte jum Unterricht und Studium, nämlich: Enunciation, Definition und Untersuchung. Die Enunciation fen die Ermahnung eines Dinges bei feinem Namen, b. h. bei bem es bezeichnenden Ausbrucke, wie die Offenbarung ihn lehre; benn die Sprache wird als dem Menschen geoffenbart betrachtet. Die Definition stelle die besondere Eigenschaft bar, welche den wesentli= chen Charafter eines Dinges ausmache. Die Untersuchung bestehe in der Nachforschung über die Angemeffenheit und bas Genügende ber Definition. In Uebereinstimmung hiermit schicken die Lehrer der Philosophie die wiffenschaftlichen Ausbrücke voran, gehen zu ben Definitionen fort, und kommen bann auf die Untersuchung der so vorausgeschickten Subjecte." Mit dem Namen meint man die Vorstellung, womit in der Untersuchung verglichen wird, was in ber Definition angegeben ift. Das Fernere ift ber zu betrachtende Gegenstand. "Gotama führt hier sechszehn Bunkte an, unter welchen der Beweis, die Evidenz"

<sup>, &</sup>lt;sup>1</sup> Transactions of the Royal asiatic Society: Vol. 1. Part. I, p. 92—118 (VII, Essay on the Philosophy of the Hindus, Part. II. by Henry Thomas Colebrooke.)

(das Formelle) "und das, was zu beweisen ist, die Hauptpunkte sind; die übrigen sind nur subsidiartsch und accessorisch, als zur Erkenntniß und Bergewisserung der Wahrheit beitragend. Die Ryaya stimmt dann mit den übrigen psychologischen Schulen darin überein, daß sie Glückseitzt, endliche Vortresslichseit und Befreiung vom Uebel, zum Lohne für eine vollkommene Erkenntniß der Principien verspricht, welche sie lehre, d. h. der Wahrsheit: meinend die Ueberzeugung von der ewigen Eristeuz der Seele, als trennbar von dem Körper," so daß der Geist für sich selbst sey. Die Seele ist dann selbst der Gegenstand, der erstannt und bewiesen werden soll. Das Rähere ist noch anzusgeben.

a. Der erste Hauptpunkt, die Evidenz des Beweises, habe vier Arten: erstens die Wahrnehmung; zweitens das Schließen (inserence), welches drei Weisen habe: von der Folge auf die Ursache, von der Ursache auf die Wirkung, und nach Analogie. Die dritte Art der Evidenz sen die Vergleichung: die vierte die Versicherung, sowohl Tradition, als Offenbarung in sich begreissend. Diese Arten des Beweises sind sehr ausgeführt, sowohl in dem alten Tractat, den man dem Gotama zuschreibt, als auch von unzähligen Commentatoren.

b. Das Zweite ist der Gegenstand, der zu beweisen ist, der evident werden soll; hier werden zwölf Gegenstände angegeben. Der erste und wichtigste aber sen die Seele, als vom Körper und den Sinnen sich unterscheidender Sis der Empsindung und der Wissenschaft, deren Existenz durch Reigung, Abneigung, Wollen u. s. w. bewiesen werde; sie habe vierzeht Dualitäten, als: Zahl, Größe, Besonderheit, Verbindung, Absonderung, Intelligenz, Vergnügen, Schmerz, Verlangen, Abneigung, Wille, Berdienst, Schuld und Einbildungskraft. Wir sehen auch in diesen ganz ordnungslosen ersten Anfängen der Resterion keinen Zusammenhang noch Totalität der Bestimmungen. Der zweite Gegenstand der Erkenntniß sen der Körper: der dritte die

Organe ber Empfindung, wobei die fünf außeren Sinne genannt Sie seven nicht Modificationen bes Bewußtseuns (wie bie Sanc'hya behauptet), fonbern Material aus ben Elementen, respectiv aus Erde, Wasser, Licht, Luft und Aether bestehend. Der Augapfel sen nicht, sagen sie, bas Organ bes Sehens, noch bas Dhr bas bes Hörens; sondern bas Organ bes Sehens sen ein Lichtstrahl, der vom Auge jum Gegenstande ausgehe: bas Organ bes Hörens ber Aether, ber in ber Höhle bes Dhre mit dem gehörten Gegenstande durch den dazwischen befindlichen Nether Jener Lichtstrahl sen gewöhnlich nicht sichtbar, communicire. gerade wie ein Licht um Mittag nicht gesehen werde, aber unter gewiffen Umftanden sen er zu sehen. Beim Geschmack sen Wäßriges, wie ber Speichel, bas Organ u. f. w. Aehuliches, wie hier vom Seben gesagt wird, findet sich auch bei Blato im Timaus (p. 45-46 Steph.; p. 50-53 Bekk.); intereffante Bemerkungen über ben Phosphor bes Auges find in einem Auffate von Schult in Gothe's Morphologie enthalten. Beispiele, daß Menschen bei Nacht gesehen haben, so daß ihr Auge ben Gegenstand erleuchtet, fommen in Menge vor; aber die Erscheimung verlangt allerdings besondere Umftande. Der vierte Begenftand seven bie Begenftanbe ber Sinne. Sier schaltet Cefava, ein Commentator, die Rategorien bes Ranade ein, beren feche fenen: Die erfte berfelben sen die Substang; Dieser gebe es neun: Erbe, Waffer, Licht, Luft, Aether, Beit, Raum, Seele, Ver-Die Grundelemente der materiellen Substanzen werden von Kanade so angesehen, als sepen sie ursprünglich Atome und nachber beren Aggregate; er behauptet die Ewigkeit ber Atome. und es wird bann Bieles über die Berbindung ber Atome beigebracht, wobei auch die Sonnenstäubchen vorkommen. Die zweite Rategorie sen bie Qualität, beren es vier und zwanzig gebe: 1) Farbe, 2) Geschmad, 3) Geruch, 4) Gesühl, 5) Zahl, 6) Größe, 7) Individualität, 8) Verbindung, 9) Trennung, 10) Prioritat, 11) Bosterioritat, 12) Schwere, 13) Flussigfeit, 14) 3ahigfeit, 15) Klang, 16) Intelligenz, 17) Bergnügen, 18) Schmerz, 19) Berlangen, 20) Abneigung, 21) Willen, 22) Tugend, 23) Laster, 24) eine Fähigfeit, welche drei Arten in sich begreise: Geschwinsbigseit, Clasticität und Einbildungstraft. Die dritte Kategorie sey die Action: die vierte die Gemeinschaft: die fünste der Unterschied: die sechste die Verbindung (aggregation), die letzte des Kanade; andere Schriststeller fügen noch die Regation als die siebente hinzu. Dieß ist die Art und Weise, wie die Philosophie bei den Indiern aussieht.

c. Auf die zwei Hauptpunkte, die Evidenz, und das, was zu wissen interessant ist, läßt nun die Philosophie des Gotamo als den dritten Punkt den Zweisel solgen. Ein anderer Punkt ist der regelmäßige Beweis, das förmliche Räsonniren, oder der vollständige Syllogismus (Nyaya), welcher aus fünf Propositionen bestehe: 1) dem Saße, 2) dem Grunde, 3) dem Beweise (the instance), 4) der Anwendung, 5) dem Schlusse. Z. B. 1) dieser Hügel ist seurig; 2) denn er raucht; 3) was raucht, ist seurig, wie ein Küchenheerd; 4) nun aber (accordingly) raucht der Hügel; 5) darum ist er seurig. Dieß wird so vorgetragen, wie bei uns die Syllogismen; aber essommt so heraus, daß das, warum es sich handelt, vorn gesett ist. Wir würden hingegen mit dem Allgemeinen ansangen. Dieß ist die gewöhnliche Form, und es kann uns an diesen Beispielen genüsgen; wir wollen jedoch jest die Sache noch einmal zusammensassen.

Wir haben in Indien gesehen, daß das Sammeln der Seele in sich, ihr Erheben in die Freiheit, das Denken, das sich für sich constituirt, die Hauptsache ist. Dieß Fürsichwerden der Seele auf die abstracteste Weise können wir intellectuelle Substantialität nennen; aber es ist hier nicht Einheit des Geistes und der Natur, sondern gerade das Gegentheil vorhanden. Dem Geist ist die Betrachtung der Natur nur Mittel, Uebung des Denkens, die zum Ziel die Befreiung des Geistes hat. Die intellectuelle Substantialität ist in Indien das Ziel, in der Philosophie aber ist sie im Allgemeinen der wesentliche Ansanz; Philosophiren ist dieser Ibealismus, daß das Denken sür sich die Grundlage der Wahrheit ist. Die intellectuelle Substantialität

ist das Gegentheil von der Resterion, dem Verstande, der subjectiven Individualität der Europäer. Es ist bei uns von Wichtigkeit, daß Ich es will, weiß, glaube, meine, nach den Gründen, die ich dazu habe, nach meiner Willfür; und darauf wird ein unendlicher Werth gelegt. Die intellectuelle Substantialität ist hierzu das Extrem, wo alle Subjectivität des Ich vergeht: für diese ist alles Objective eitel geworden, es giebt für sie keine objective Wahrheit, Pslicht, Recht; und so ist die subjective Eitelkeit das einzige Zurückleibende. Es ist das Interesse, zu der intellectuellen Substantialität zu kommen, um jene subjective Eitelkeit mit aller ihrer Gescheutheit und Resterion darin zu ersäusen. Dieß ist der Vortheil dieses Standpunkts.

Der Mangel besteht barin, daß, indem die intellectuelle Substantialität als Ziel und Zwed für das Subject vorgestellt wird. als ein Zuftand, ber für bas Intereffe bes Subjects erft hervorgebracht werden foll, sie, so fehr auch bas Objectivste, boch nur ganz abstract objectiv ift; baher fehlt ihr bie wesentliche Korm ber Objectivität. Eben jene intellectuelle Substantialität. bie fo in Ber Abstraction bleibt, hat zu ihrer Eristenz nur die subjective Seele. Wie in der Eitelfeit, wo nur die subjective Macht bes Berneinens bas Bleibende ift, Alles untergeht: fo enthält ebenso dieß Abstracte ber intellectuellen Substantialität nur die Flucht ins Leere und Bestimmungslose, worin Alles untergebt. Es ist mm barum zu thun, baß bieser mahrhafte Boben ber in fich felbst formirenden, fich bestimmenden Objectivität bervortreibe: bie mendliche Korm in sich, die das ist, was man das Denken nennt. Wie dieß Denken erftens als subjectiv das Meinige ift. indem 3ch benke, zweitens aber auch die Allgemeinheit, welche Die intellectuelle Substantialität enthält: so ift es brittens bie formirende Thatigfeit, bas Brincip bes Bestimmens. bobere Weise ber Objectivität, die fich felbst entfaltet, gibt bem besondern Inhalt einen Blat, läßt ihn gewähren und erhält ihn in sich. Wenn in ber Orientalischen Anschamung bas Besondere taumelt, und bestimmt ift, vorüberzugehen, so hat es im Boben

bes Denkens bagegen auch seine Stelle. Es kann sich in sich wurzeln, fann fest werden; und es ift bieg ber harte, Guropaische Berftand. Um ihn sich abzuthun, dienen solche Drientalische Borstellungen; aber im Boben bes Denkens ift er fluffig erhalten, foll nicht für fich werben, sondern nur Moment des ganzen Systems senn. In ber Orientalischen Philosophie haben wir auch . bestimmten Inhalt gefunden, der betrachtet wird; aber die Betrachtung ift gang gebankenlos, ohne Systematisirung, weil sie barüber fteht, außer ber Einheit. Jenseits fteht die intellectuelle Substantialität, bieffeits fieht es bann troden und burftig aus; bas Befonbere hat so nur die hölzerne Form des Rasonnirens und Schließens, wie auch bei ben Scholaftitern. In bem Boben bes Denfens fann bagegen bem Besonbern sein Recht geschehen; es kann als Moment ber ganzen Organisation angesehen und begriffen werden. In ber Indischen Philosophie ist die Idee nicht gegenständlich geworben; bas Aeußere, Gegenständliche ift baher nicht nach ber 3bee begriffen worben. Dieß ist bas Mangelhafte bes Orientalismus.

Der wahrhaft objective Boden des Denkens wurzelt in der wirklichen Freiheit des Subjects; das Allgemeine, Substantielle selbst soll Objectivität haben. Indem das Denken dieß Allgemeine, der Boden des Substantiellen ist, und zugleich Ich ist (das Denken ist das Ansich und existirt als freies Subject), so hat das Allgemeine unmittelbare Eristenz und Gegenwart; es ist nicht nur ein Ziel, ein Zustand, in den übergegangen werden soll, sondern die Absolutheit ist gegenständlich. Diese Bestimmung ist es, die wir in der Griechischen Welt vorsinden, und deren Ausbildung der Gegenstand unserer weitern Betrachtung ist. Zuerst tritt das Allgemeine als ganz abstract auf, so steht es der concreten Welt gegenüber; aber es gilt für den Boden Beider, für die concrete Welt, und für das, was an sich ist. Dies ist nicht ein Ienseitiges, sondern das Gegenwärtige gilt dafür, das es in dem Ansich stehe: oder das Ansich, das Allgemeine ist die Wahrheit der Gegenstände.

## Der

# Geschichte der Philosophie

erster Theil.

Griechische Philosophie.

## Einleitung

in die Griechische Philosopie.

Bei dem Namen Griechenland ift es dem gebildeten Menschen in Europa, insbesondere uns Deutschen, heimathlich zu Muthe. Die Europäer haben ihre Religion, bas Drüben, bas Entferntere, einen Schritt weiter weg als Griechenland, aus bem Morgenlande, und zwar aus Syrien, empfangen. Aber bas Sier, bas Gegenwärtige, Wiffenschaft und Runft, was, unser geiftiges Leben befriedigend, es. würdig macht so wie ziert, wissen wir von Griechenland ausgegangen birect ober indirect, — indirect burch ben Umweg ber Romer. Der lette Weg war die frühere Form, in welcher biefe Bilbung an uns fam, auch von Seiten ber vormals allgemeinen Kirche, welche als solche ihren Ursprung aus Rom ableitet und die Sprache der Römer felbst bis jest beibehalten hat. Die Quellen des Unterrichts. find nebst dem Lateinischen Evangelium die Kirchenväter gewesen. Auch unser Recht rühmt fich, feine vollkommenfte Direction aus dem Römischen zu Die Germanische Gedrungenheit hat es nöthig gehabt, durch den harten Dienst der Kirche und des Rechts, die uns von Rom gefommen find, hindurchzugeben, und in Bucht gehalten zu werden; erft dadurch ift der Europäische Charafter murbe und fähig für die Freiheit gemacht. Nachdem also die Europäische Menschheit bei fich ju Sause geworben ift, und auf die Gegenwart gesehen hat: so ist das Historische, das von Fremden Hineingelegte ausgegeben worden. Da hat der Mensch angesangen, in seiner Seimath zu sein; dieß zu genießen, hat man sich an die Griechen gewendet. Lassen wir der Kirche und der Jurisprudenz ihr Latein und ihr Römerthum. Höhere, freiere, philosophische Wissenschaft, wie unsere schöne freie Kunst, und den Geschmack und die Liebe derselben wissen wir im Griechischen Leben wurzelnd und aus ihm den Geist desselben geschöpft zu haben. Wenn es erslaubt wäre, eine Sehnsucht zu haben, so wäre es nach solchem Lande und solchem Zustande.

Was und aber heimathlich bei ben Griechen macht, ift, baß wir sie finden, daß sie ihre Welt sich jur Seimath gemacht; ber gemeinschaftliche Beift ber Seimathlichkeit verbindet uns. es im gemeinen Leben geht, daß und bei den Menschen und Kamilien wohl ift, die heimathlich bei sich, zufrieden in sich sind, nicht hinaus und hinüber wollen, so ist es ber Kall bei den Sie haben freilich die substantiellen Anfange ihrer Griechen. Religion, ihrer Bildung, ihres gefellschaftlichen Zusammenhaltens mehr oder weniger aus Afien, Sprien und Aegypten erhalten; aber sie haben bas Frembe bieses Ursprungs so fehr getilgt, es fo umgewandelt, verarbeitet, umgekehrt, ein Anderes baraus gemacht, bag bas, mas fie, wie wir, baran schäpen, erfennen, lieben, eben wesentlich das Ihrige ift. Man fann beswegen bei ber Geschichte bes Griechischen Lebens ebenso fehr, als man weiter jurudgeht und jurudgehen muß, auch biefen Rudgang entbehren, und innerhalb ihrer Welt und Beise bie Anfange, bas Auffeimen, den Fortgang von Wiffenschaft und Runft bis ju ihrer Blüthe, wie selbst ben Quell bes Berberbens rein um= schlossen in ihrer Sphare verfolgen. Denn ihre geistige Entwide lung braucht bas Empfangene, Fremde nur als Materie, Unftoß; sie haben sich barin als Freie gewußt, und betragen. Korm, die sie ber fremben Grundlage gegeben, ift biefer eigenthumliche geistige Sauch, ber Geist ber Freiheit und Schönheit,

ber als Form einerseits genommen werben kann, ber es aber andererseits eben ist, was in der That das höhere Substantielle ist.

Nicht nur aber haben fie fo bas Substantielle ihrer Bilbung sich selbst erschaffen, und sich ihre Eristenz beimathlich gemacht: sondern biese ihre geistige Wiedergeburt, mas ihre eigentliche Geburt ift, auch geehrt. Den fremden Ursprung haben fie gleichsam undankbar vergeffen und in ben hintergrund geftellt, — vielleicht in bas Dunkel ber Myfterien vergraben, bas fie por fich felbst geheim gehalten haben. Sie find nicht nur Diefe gewesen, haben nicht nur gebraucht und genoffen, was fie vor fich gebracht und aus fich gemacht: sondern haben biese Beimathlichfeit ihrer gangen Eriftenz, ben Grund und ben Urfprung ihrer felbst, bei sich gewußt und dankbar und freudig sich vorgestellt, nicht blos um zu senn, zu haben und zu gebrauchen. Denn eben ihr Geift, als aus geiftiger Wiebergeburt geboren, ift dieß, einmal das Ihrige zu seyn, und bann das Ihrige auch entstanden zu wiffen und zwar bei sich. Sie stellen fich ihre Eriftenz abgetrennt von ihnen als Gegenstand vor, ber fich für fich erzeugt, und für fich ihnen zu Gute wird; sie haben somit von Allem, was fie befeffen und gewesen, eine Geschichte fich gemacht. Nicht nur die Entstehung ber Welt, b. i. ber Götter und Menschen, der Erde, des Himmels, der Winde, Berge, Flüffe haben fie fich vorgeftellt: fondern von allen Seiten ihres Dafenns, wie ihnen bas Feuer gebracht, und die Opfer, die bamit verbunden, bie Saaten, ber Aderbau, ber Delbaum, bas Pferb, Die Che, bas Eigenthum, Gefete, Runfte, Gottesbienft, Wiffenschaften, Städte, Geschlechter ber Fürften u. f. f., - von allem biefen so ben Ursprung in anmuthigen Geschichten sich vorgeftellt, wie bei ihnen nach biefer außerlichen Seite es hiftorisch als ihre Werfe und Verbienfte geworben.

In bieser existirenden Seimathlichseit selbst, aber bann naber in bem Geiste ber Seimathlichseit, in biesem Geiste bes vorge-

stellten Beifichselbstsenns nach seiner physikalischen, burgerlichen, rechtlichen, sittlichen, politischen Eriftenz, in diesem Charafter ber freien, schönen Geschichtlichkeit, daß, was sie sind, auch als Mnemosone bei ihnen ift, liegt auch der Keim der denkenden Freiheit, und so die Nothwendigfeit, daß bei ihnen die Philosophie entstanden ift. Wie die Griechen bei fich zu hause, so ift bie Philosophie eben dieß, bei sich zu hause senn: daß der Mensch in seinem Geiste zu Sause fet, heimathlich bei sich. Wenn es und sonst bei ben Griechen heimathlich ift, so muffen wir besonbers in ihrer Philosophie zu Hause zu bei ihnen seyn: nicht aber als bei ihnen, da die Philosophie eben bei sich felbst zu Hause ift, und wir es mit Bedanken, unserem Eigensten, dem von allen Besonderheiten Freien zu thun haben. Die Entwickelung und Entfaltung bes Gedankens ift bei ihnen von ihren uranfänglichen Elementen hervorgetreten; und um ihre Philosophie zu begreifen, können wir bei ihnen felbst stehen bleiben, ohne weitere äußere Beranlaffungen auffuchen zu brauchen.

Wir muffen aber ihren Charafter und Standpunkt naher Die Griechen haben ebenso fehr eine geschichtliche Boraussetung, als fie aus fich felbst hervorgegangen find; biefe, in Gebanken aufgefaßt, ift die Drientalische Substantialität ber natürlichen Einheit des Geistigen und Natürlichen. fich hervorgeben, in sich senn, ist das andere Ertrem der abftracten Subjectivität, wenn fie noch leer ift ober vielmehr fich leer gemacht hat; bas ift ber reine Formalismus, bas abstracte Brincip der modernen Welt. Die Griechen stehen zwischen Beiben in ber ichonen Mitte, welche barum Mitte ber Schonheit ift, weil fie augleich natürlich und geiftig ist: aber so, baß die Beiftigfeit bas herrschenbe, bestimmenbe Subjekt bleibt. Beift, in die Natur versenft, ift in substantieller Einheit mit ihr. und indem er Bewußtseyn ift, ift er vornehmlich Anschauung: als subjectives Bewußtseyn allerdings gestaltend, aber maßlos. Die Griechen hatten die substantielle Einheit der Ratur und des

Beiftes zur Grundlage, zu ihrem Wefen; und Diefes fo zum Gegenstande habend und wissend, aber als darin nicht untergehend. sondern in sich gegangen, sind sie nicht zum Extrem der formellen Subjectivität gurudgetreten, fonbern gugleich im Ginen bei fich: also als freies Subject, bas zum Inhalt, Wefen, Substrat noch jene erste Einheit habend, seinen Gegenstand zur Schönheit bildet. Die Stufe des Griechischen Bewußtsenns ift die Stufe der Schon-Denn Schönheit ift bas 3beal, ber aus bem Geifte entheit. sprungene Gedanke: aber so, daß die geistige Individualität noch nicht für sich ift, als abstracte Subjectivität, die sich bann in ihr felbst ihr Dasenn zur Gedankenwelt auszubilden hat. bern diese Subjectivität hat die natürliche, sinnliche Weise noch an ihr; so daß diese natürliche Weise aber nicht in gleichem Range und Würde steht, noch wie im Drient bas Ueberwiegende Jett hat das Princip des Geistigen den ersten Rang, und das Raturwesen gilt nicht mehr für sich in seinen existirenden Gestaltungen: sondern ist vielmehr nur Ausbruck des durchscheinenden Beiftes, und jum Mittel und jur Beife ber Existenz. besselben herabgesett. Der Geift hat aber noch nicht sich selbst als Medium, um fich in fich selbst vorzustellen, und barauf seine Belt zu gründen.

Freie Sittlichkeit konnte und nußte also in Griechenland Statt sinden, da die geistige Substanz der Freiheit hier die Grundlage der Sitten, Gesetze und Versassungen war. Weil das Naturmoment aber noch darin enthalten ist, so ist die Weise der Sittlichkeit des Staats noch mit Natürlichkeit behastet; die Staaten sind kleine Natur-Individuen, die sich nicht zu Einem Ganzen vereinigen konnten. Indem das Allgemeine nicht frei sür sich steht, so ist das Geistige noch beschränkt. In der Griechischen Welt wird die an und für sich sehende ewige Sache durch den Gedanken ausgesührt, zum Bewußtsehn gebracht: aber so, daß die Subjectivität noch in zusälliger Bestimmung ihr gesgenüber steht, weil sie noch wesentliche Beziehung auf die Ras

turlichfeit hat; und hierin liegt ber Grund, ben wir oben bavon zu geben versprachen, baß in Griechenland nur Einige frei sind.

Die Drientalische maßlose Rraft ber Substanz ist burch ben Griechischen Geift zum Maaße gebracht, und in die Enge gezos gen worden; er ift Rlarheit, Biel, Beschräntung ber Gestaltungen, Reduction des Unermeßlichen, des unendlich Brächtigen und Reichen auf Bestimmtheit und Individualität. Der Reichthum ber Griechischen Welt besteht nur in einer unendlichen Menge schöner, lieblicher, anmuthiger Einzelnheiten, in biefer Heiterkeit in allem Daseyn; bas Größte unter ben Griechen find bie Inbivibualitäten, biefe Birtuvfen ber Runft, Boefie, bes Gefanges, ber Wiffenschaft, Rechtschaffenheit, Tugend. Wenn, ber Bracht und Erhabenheit, bem Koloffalen ber Drientalischen Bhantaften, ber Aegyptischen Kunftbauten, ber morgenländischen Reiche u. f. f. gegenüber, Die Griechischen Seiterkeiten (Die schonen Botter, Statuen, Tempel), wie ihre Ernsthaftigfeiten (bie Institutionen und Thaten), schon als kleinliche Rinderspiele erscheinen können: so .ift der Gedanke, der hier aufblüht, es noch mehr, der biesen Reichthum ber Einzelnheiten, so wie die Drientalische Größe, in bie Enge gieht, und auf feine einfache Seele reducirt, die aber in sich ber Quellpunkt bes Reichthums einer höhern ibealen Welt, ber Welt bes Gebankens wirb.

"Aus beinen Leibenschaften, o Mensch," sagte ein Alter, "haft du den Stoff deiner Götter genommen," wie die Morgensländer, vornehmlich die Indier, aus den Naturelementen, Ratursfrästen, Naturgestaltungen; "aus dem Gedanken," kann man hinzusesen, "nimmst du das Element und den Stoff zu Gott." Hier ist der Gedanke der Boden, aus dem Gott hervorgeht; es ist aber nicht der ansangende Gedanke, der die Grundlage ausmacht, aus dem die ganze Vildung zu begreisen ist. Im Gegentheil. Im Ansange erscheint der Gedanke als ganz arm, höchst abstract, und von geringem Inhalt gegen den Inhalt, den das Orientalische seinem Gegenstande giebt; denn als uns

mittelbarer ift ber Aufang selbst in ber Form ber Natürlichkeit, bies theilt er mit dem Drientalischen. Indem er bann ben Inhalt bes Drients auf gang arme Bestimmungen reducirt, fo find für uns diese Gebanken faum zu beachten, ba fie noch nicht als Gebanken und in ber Form und Bestimmung bes Gebanfens, sondern der Natürlichfeit vorhanden find. Also Gedanke ift bas Absolute, aber nicht als Gebanke. Wir haben nämlich immer zweierlei zu unterscheiben, bas Allgemeine ober ben Begriff, und bann bie Realität bieses Allgemeinen, ba es benn barauf ankommt, ob bie Realität selber Gebanke ober Natürliches Indem nun zuerst die Realität noch die Form der Unmittelbarkeit hat, und nur der Gedanke an sich ist: so liegt darin ber Grund, daß wir bei ben Griechen mit ber Naturphilosophie ber Jonischen Schule anfangen.

Bas ben außerlichen hiftorischen Buftand Griechenlands ju Diefer Zeit betrifft, so fällt diefer Anfang ber Griechischen Philosophie ins fechste Jahrhundert vor Christi Geburt, zu ben Zeiten bes Chrus, in die Epoche bes Untergangs ber Jonischen Freiftaaten in Rleinasien. Indem diese schöne Welt, die sich für sich au hoher Bildung ausgebildet hatte, ju Grunde ging, trat die Philosophie auf. Krösus und die Lydier hatten zuerft die Joniiche Freiheit in Gefahr gebracht; fpater erft zerftorte die Berfische Berrichaft fie gang, fo daß die meiften Bewohner andere Site fuchten und Colonien stifteten, besonders im Abendlande. gleicher Zeit mit biefem Untergang ber Jonischen Stäbte hatte bas andere Griechenland aufgehört, unter seinen alten Fürstenhäusern zu stehen; die Belopiden und die anderen größtentheils fremben Königsstämme waren untergegangen. Griechenland war Theils in vielfache Berührung nach Außen gefommen, Theils suchten bie Griechen in sich felbst nach einem gefellschaftlichen Bande; das patriarchalische Leben war vorbei, und es trat in vielen Staaten bas Bedürfniß ein, fich frei nach gesetlichen Beftimmungen und Einrichtungen zu conftituiren. Wir sehen viele

Individuen auftreten, die nicht mehr durch ihren Stamm Herrscher ihrer Mitbürger waren, sondern durch Talent, Phantasie, Wissenschaft ausgezeichnet und verehrt; solche Individuen sind in verschiedene Verhältnisse zu ihren Mitbürgern gekommen. Sie sind Theils Verather gewesen, doch wurde ihr guter Rath häusig auch nicht befolgt: Theils sind sie von ihren Mitbürgern gehaßt und verachtet worden, und sie zogen sich vom öffentlichen Wesen zurück; Andere sind gewaltsame, wenn auch nicht grausame Beherrscher ihrer Mitbürger geworden, Andere endlich Gesetzgeber der Freiheit gewesen.

Unter biefe fo eben charafterifirten Manner gehören bie in neuern Zeiten aus der Geschichte der Philosophie ausgeschloffenen fogenannten fieben Beifen. Infofern fie als nabere Dentmale ber Geschichte ber Philosophie gelten, so ift ihr Charafter im Einaang der Philosophie kurzlich näher anzugeben. Sie treten in jenen Verhältniffen auf, Theils an bem Rampfe ber Jonifchen Städte Theil nehmend, Theils auswandernd, Theils auch als angesehene Individuen in Griechenland. Die Ramen ber Sieben werden verschiedentlich angegeben, gewöhnlich: Thales, Solon, Periander, Rleobulus, Chilon, Bias, Pittatus. pus bei Diogenes Laertius (I. 42.) erwähnt siebzehn, unter benen Berschiedene steben verschiedentlich auswählen. nes Laertius (I. 41.) nennt schon ein älterer, Dicaarch, nur vier, die einstimmig nach Allen unter ben Sieben vorfommen: Thales, Bias, Bittafus und Solon. Sonft werben noch genannt: Myfon, Anacharfis, Afufilaos, Epimenibes, Pherecybes u. f. f. Dicaarch bei Diogenes (I. 40.) fagt von ihnen, fie feven weder Weise (oogovs) noch Philosophen, sondern verftandige (ovverous), Manner und Gesetzeber gewesen; bief Urtheil ift bas allgemeine geworden, und für richtig anzunehmen. Sie fallen in die Periode bes Ueberganges ber Griechen aus einem patriarchalischen Berhältniffe ber Konige zu einem gefetli= chen ober gewaltthätigen. Der Ruhm ber Weisheit Jener grun-

bet sich einerseits barauf, daß sie bas praktisch = Wesentliche des Bewußtseyns, b. i. das Bewußtseyn der an und für sich allgemeinen Sittlichkeit auffaßten, es als Sittenspruche und jum Theil als burgerliche Gefete aussprachen, und diesen auch in Staaten Wirklichkeit verschafften: Theils barauf, bag fie Theoretisches in sinnreichen Sprüchen ausbrückten. Einige solcher Spruche fonnten nicht bloß als tieffinnige oder gute Bedanfen, sondern insofern als philosophisch und speculativ angesehen werben. als ihnen eine umfaffende allgemeine Bebeutung zugeschrieben wird, welche jedoch nicht an ihnen selbst erhellt. Diese Männer haben nicht wefentlich die Wiffenschaft, das Philosophiren zu ihrem Zwede gemacht; und von Thales heißt es ausbrudlich, er habe erft in ber fpatern Zeit seines Lebens bem Philofophiren sich, gewidmet. Politisches Verhältniß war das Saufigste; es waren praftische Männer, Geschäftsmänner, aber nicht in dem Sinne, wie dieß bei uns genommen wird, wo die praftische Thätigkeit einem besondern Zweig ber Staatsverwaltung, einem Gewerbe, der Dekonomie u. s. w. sich widmet: sonbern fie lebten in bemofratischen Staaten, und theilten so die Sorge für die allgemeine Staatsverwaltung und Regierung. Sie waren auch nicht Staatsmänner, wie die großen griedischen Individuen, Miltiades, Themistofles, Perifles, mosthenes, sondern Staasmanner in einer Zeit, wo es sich um die Rettung und Feststellung, ja um die gange Anordnung und Einrichtung, beinahe um die Gründung von Staatsleben, wenigstens um Gründung gesetzlich fester Buftande handelte.

So erscheinen besonders Thales und Bias für die Jonisschen Städte. Herodot (I. 169—171.) spricht von Beiden, und sagt von Thales, daß er schon vor der Unterwerfung der Jonier (wie es scheint durch Krösus) ihnen angerathen habe, eine oberste Rathsversammlung (Er hovdevrhotor) in Teos, dem Mittelpunkt der Jonischen Bölker, zu constituiren, also einen

Köderativstaat mit einer Haupt= und Bundesstadt; wobei fie nichts besto weniger besondere Bolferschaften (dnuor) bleiben soll= Diesen Rath haben sie jedoch nicht befolgt: bieß hat ten. sie vereinzelt, geschwächt, und davon war die Folge ihre Besiegung; es ift den Griechen immer schwer geworden, fich ihrer Inbividualität zu begeben. Ebenso wenig haben die Jonier später, als Harpagus, ber Feldherr bes Cyrus, welcher ihre Unterwerfung vollendete, fie ins Bedrange gebracht hatte, ben heilsamften Rath bes Bias von Briene befolgt, ben biefer ihnen im entscheis benden Zeitpunkt, als sie im Banionium versammelt waren, gegeben habe: "in einer gemeinschaftlichen Flotte nach Sardinien ju gieben, um bort Ginen Jonischen Staat ju errichten. würden fie der Knechtschaft entgehen, glücklich senn, und die größte Insel bewohnend fich die anderen unterwerfen; wenn fie aber in Jonien blieben, fo febe er teine Soffnung ju ihrer Frei-Diesem Rath giebt auch Herobot seine Zustimmung: "Wenn fie benfelben befolgt hatten, fo waren fie die gludlichften ber Griechen geworben;" fo etwas geschieht aber nur burch Bewalt, nicht freiwillig.

In ähnlichen Berhältnissen sehen wir auch die anderen Weisen. Solon war Gesetzeber in Athen, und ist dadurch vornehmlich berühmt: wenige Menschen haben diese hohe Stelslung gehabt, den Ruhm eines Gesetzebers zu erlangen; mit ihm theilen ihn nur Moses, Lykurg, Zaleukus, Numa u. s. w. Es sinden sich unter den Germanischen Bölkern keine Individuen, die diesen Ruhm haben, die Gesetzeber ihrer Bölker zu seyn. Heut zu Tage kann es keine Gesetzeber mehr geben; die gesetlichen Einrichtungen und rechtlichen Verhältnisse sind in neuerer Zeit immer schon vorhanden, und das Wenige, was durch den Gesetzeber, durch gesetzebende Versammlungen noch gemacht werden kann, ist nur eine weitere Vestimmung des Details oder sehr undedeutende Nebenbestimmungen. Es handelt sich nur um Sammlung, Redaction und Ausbildung des Einzelnen; und doch

auch Solon und Lykurg haben nichts gethan, als der Eine den ionischen Geift, wie der Andere den dorischen Charafter, die sie vor sich hatten, und die nur das an sich Vorhandene waren, in die Form des Bewußtseyns zu bringen, und dem momentanen Uebelstande der Zerrüttung auch durch wirkliche Gesetze abzuhelsen. Solon ist dabei kein vollkommener Staatsmann gewesen, dieß zeigt sich im Versolg seiner Geschichte: eine Versafzung, die dem Pisistratus gestattete, sich sogleich noch in seiner Gegenwart zum Tyrannen auszuwersen, mithin so wenig kraftvoll in sich und organisch war, daß sie ihrem Umsturz nicht dez gegnen konnte (und durch welche Macht!), setz einen inneren Mangel in ihr voraus. Das kann sonderdar scheinen; denn einem solchen Angriss muß eine Versassung Widerstand leisten können. Aber näher, was that Visistratus?

Das Verhältniß ber sogenannten Tyrannen wird am flarften durch das Berhältniß des Solon zum Pisiftratus. Als ordentliche Verfassungen und Gesetze bei den Griechen nothwendig wurden, so sehen wir Gesetzgeber und Regenten von Staaten entstehen, die bem Bolke Gesetze auflegten, und es nach biesen beherrschten. Das Geset als allgemein erschien, und erscheint noch jett bem Individuum als Gewalt, insofern bieses bas Gefet nicht einsieht, nicht begreift: zuerft bem ganzen Bolke, nachher nur bem Einzelnen; es ift nothwendig, bemselben zuerft Gewalt anzuthun, bis es zur Einsicht kommt, und bas Gefet ihm zu feinem Gefet wird und aufhört ein Fremdes zu Die meisten Gesetgeber und Einrichter ber Staaten übernahmen es selbst, bem Bolke biese Gewalt anzuthun, und bie Tyrannen beffelben zu fenn. Welche es nicht felbst übernahmen, in folden Staaten mußten es andere Individuen übernahmen; benn die Sache selbst ist nothwendig. Nach dem Berichte bes Diogenes Laertius (l. 48-50) sehen wir Solon, bem feine Freunde riethen, fich der Herrschaft zu bemächtigen, weil das Volk sich zu ihm hielt (nooseixov), und es selbst gern ge-

sehen hätte, wenn er bie Tyrannis übernähme, fie ausschlagen, und es zu verhindern fuchen, als ihm Bististratus beswegen ver-Als er nämlich die Absicht des Bisistratus Bächtia wurde. merfte, fam er mit Banger und Schild in die Bolfsversammlung, was damals schon ungewöhnlich war (benn Thucydides, I, 6, führt es als eine Unterscheidung ber Griechen und Barbaren an, daß die Griechen, und unter ihnen zuerft die Athener, die Bewaffnung im Frieden ablegten), und gab bem Bolfe bas Borhaben bes Bifistratus an. Er sagte: "Manner von Athen! 3ch bin weiser als Einige, und muthiger als Andere; weiser als Diejenigen, welche ben Betrug bes Pififtratus nicht merken, muthiger als die, welche ihn wohl einsehen, aber aus Furcht schweigen." Als er nichts vermochte, verließ er Athen. Pifistratus foll fogar einen ehrenvollen Brief, ben Diogenes (1, 53-54) uns erhalten, an Solon in beffen Abwefenheit geschrieben haben, ihn einzuladen, nach Athen zurudzukommen und als freier Burger bei ihm zu leben: "Weber habe ich unter ben Griechen allein ber Tyrannis mich bemächtigt, noch als etwas, bas mir nicht gebührte; benn ich bin aus Kobrus Geschlecht. Ich habe also nur bas wieder an mich genommen, was die Athener dem Rodrus und feinem Geschlechte zu erhalten geschworen, aber entriffen hatten. Sonft thue ich nichts Unrechtes gegen Götter und Menschen, sondern wie Du den Athenern die Gesetze bestimmt haft, so halte ich barauf, (energono), daß sie im bürgerlichen Leben sich verhalten (πολιτεύειν):" fein Sohn Hippias that daffelbe. "Und biefe Berhaltniffe erhalten fich beffer, als in einer Bolferegierung; benn ich erlaube Niemand Unrecht zu thun ( \( \delta \rho i \zero \end{array} \), und ich als Thrann nehme mir nicht mehr hetaus (πλεϊόν τι φέρομαι), als das Ansehen und die Ehre, und die festgesetzten Gaben (za όητα γέρα), wie sie ben frühern Königen bargebracht wurden. Jeder Athener giebt ben Zehnten seiner Einnahme nicht mir, sonbern für die Rosten der öffentlichen Opfermable, und sonft für bas Gemeinwesen, und für ben Fall eines Krieges. Ich gurne

Dir nicht, daß bu meinen Anschlag aufdeckteft. Denn Du thateft bieß mehr aus Liebe jum Bolf, als aus haß gegen mich; und weil Du noch nicht wußtest, wie ich die Regierung führen würde. Denn wenn Du sie schon gekannt hattest, wurdest Du fie Dir haben gefallen laffen, und nicht geflohen sevn." u. f. w. Solon in der Antwort bei Diogenes (1., 66-67.) sagt, daß er "weber auf Bisistratus einen persönlichen Groll habe, und ihn ben besten aller Tyrannen nennen muffe; allein zurückzukehren, zieme fich ihm nicht. Da er ben Athenern die Gleichheit ber Rechte aum Wefen ihrer Berfaffung gemacht, und die Tyrannis felber ausgeschlagen: so wurde er durch seine Rudfehr das billigen, was Bisistratus thue." Die Herrschaft bes Bisistratus gewöhnte die Athener an die Gesetze bes Solon, und machte fie zur Sitte; so bag nach Bollenbung biefer Angewöhnung bie Oberherrschaft überflüffig wurde. und seine Sohne aus Athen vertrieben wurden, und jest erft bie Solonische Verfassung sich für sich erhielt. Solon hat so bie Gesetze wohl gegeben; aber ein Anderes ift es, biefe gefeglichen Ginrichtungen jur Bewohnheit, Sitte, jum Leben eines Bolfes ju machen. — Bas in Solon und Bisistratus getrennt war, sehen wir bei Berianber in Korinth und Pittafus in Mitylene Beibes vereinigt.

Dieß mag genug seyn von dem äußern Leben der sieben Weisen. Sie sind dann auch berühmt durch die Weisheit ihrer Sprüche, die man ausbewahrt hat; diese erscheinen uns aber zum Theil sehr oberflächlich und abgedroschen. Dieß hat seinen Grund darin, weil unserer Resterion allgemeine Sätze ganz gewöhnlich sind: wie uns auch in den Sprüchen Salomonis Vieles oberflächlich und alltäglich vorkommen wird. Aber ein Anderes ist es, dergleichen Allgemeines in der Form der Allgemeinsheit zuerst zur Vorstellung zu bringen. Dem Solon werden viel Distichen zugeschrieben, die wir noch haben; sie sind in dem Charafter, daß sie ganz allgemeine Pflichten gegen die Götter, die Familie, das Vaterland in Gnomen ausdrücken. Diogenes (I, 58) sagt, Solon habe gesagt: "Die Gesetz gleichen den

Spinnweben, Rleine werden gefangen, Große gerreißen fie; Die Sprache sen Bild ber Handlung." u. f. w. Solche Sate find nicht Philosophie, sondern allgemeine Reflexionen, Ausdrücke fittlicher Pflichten, Maximen, wesentliche Bestimmungen. fer Art find die Sprüche ihrer Weisheit; manche find unbedeutend, manche aber erscheinen unbedeutender als fie find. fagt Chilon 3. B. "Berburge bich, fo fteht bir Schaben bevor" (ενγύα, πάρα δ'άτα). Einerseits ift bies eine ganz gemeine . Lebens = und Klugheiteregel; aber bie Sfeptifer haben biefem Sate eine viel höhere allgemeinere Bedeutung gegeben, bie bem Chilon auch augutrauen ift. Dieser Sinn ift: "Knüpfe bein Selbst an irgend etwas Bestimmtes, so gerathft bu in Unglud." Die Skeptiker führten biefen Sat für fich an, als lage bas Brincip bes Stepticismus barin: bag nichts Endliches und Beftimmtes an und für fich, sondern nur ein Schein, ein Wankendes, nicht Aushaltendes ift. Kleobulus sagt uéroor aportor. ein Anderer under agar, dieses hat auch einen allgemeinern Sinn: Das Maß, das πέρας bes Plato gegen bas απειρον, bas fich felbst Bestimmende gegen bas Unbestimmte ift bas Beste; wie benn bas Maß im Senn die höchste Bestimmung ift.

Einer der berühmtesten Sprüche ist der von Solon in seiner Unterredung mit Krösus, die Herodot (1, 30—33) nach seiner Weise sehr aussührlich erzählt. Das Resultat davon ist: "Daß Riemand vor seinem Tode glücklich zu preisen ist." Aber das Merkwürdige dieser Erzählung ist, daß wir daraus den Standpunkt der Griechischen Resserion zu Solons Zeit näher erkennen können. Wir sehen, daß die Glückseligkeit als das wünschenswerthe höchste Ziel, als dieBestimmung des Menschen vorzausgesetz ist; wor der Kantischen Philosophie ist die Moral so, als Eudämonismus, auf die Bestimmung der Glückseligkeit gebaut worden. In Solons Rede liegt ein Erheben über den sinnlichenGenuß, der bloß angenehm für das Gesühl ist. Fragen wir, was Glückseligkeit ist, und was für die Resterion darin liegt:

fo enthält fie allerdings eine Befriedigung bes Individuums, auf welche Weise es auch sen, burch physische ober geistige Genuffe, wozu die Mittel in der hand des Menschen sind. Ferner aber liegt barin, bag nicht jeber finnliche, unmittelbare Benuß zu ergreifen fen; sondern die Glückseligkeit enthält eine Reflexion auf bas Ganze bes Zuftandes; als bas Princip, gegen welches bas Princip bes vereinzelten Vergnügens zurücktreten muß. monismus enthält die Blüdseligkeit als Buftand für bas gange Leben, und stellt eine Totalität bes Genuffes auf, welche etwas Allgemeines und eine Regel für die einzelnen Genuffe ift, fich nicht bem Momentanen zu überlaffen, sondern bie Begierde zu hemmen und einen allgemeinen Masstab vor Augen zu haben. Mit ber indischen Philosophie verglichen, zeigt sich der Eudämonismus Dort ist die Befreiung der Seele vom biefer entgegengefest. Rörperlichen, die volltommene Abstraction, daß die Seele einfach bei sich sen, die Bestimmung des Menschen. Bei den Griechen ift hiervon bas Gegentheil vorhanden; es ift auch Befriedigung ber Seele, aber nicht burch Flucht, Abstraction, Burudziehen in fich felbst: fondern Befriedigung in der Gegenwart, concrete Befriedigung in Beziehung auf die Umgebung. Die Stufe ber Reflexion, die wir in ber Glückfeligkeit feben, fteht in ber Mitte zwischen ber bloßen Begierde und bem Andern, was Recht als Recht und Pflicht als Pflicht ift. In der Glückfeligkeit ift der einzelne Genuß verschwunden, die Form der Allgemeinheit ift schon darin, aber das Allgemeine tritt auch noch nicht für sich heraus; und dies ift es, was aus der Unterredung des Krösus mit Solon hervorgeht. Der Mensch als benkend geht nicht bloß auf ben gegenwärtigen Genuß, sondern auch auf die Mittel für ben fünftigen; Krösus zeigt ihm diese Mittel, aber Solon lehnt die Bejahung ber Frage bes Krösus bennoch ab. Denn um jemand gludlich zu preisen, muffe man erft seinen Tod abwarten, ba zur Blüdfeligkeit ber Buftand bis ans Ende, und felbft bas bazu gehöre, daß der Tod auf fromme Weise geschehe, und in ber höhern

Bestimmung liege; weil das Leben des Krösus nun noch nicht abgelaufen sen, so könne Solon ihn nicht glücklich preisen. Und der Verlauf der Geschichte des Krösus giebt dann den Beweis, daß kein momentaner Zustand den Ramen Glückseligkeit verdient. Diese erbauliche Geschichte charakteristrt ganz den Standpunkt der Resterion damaliger Zeit.

Bei der Betrachtung der Griechischen Philosophie haben wir num näher drei Hauptperioden zu unterscheiden: erstens von Thales dis Aristoteles; zweitens die Griechische Philosophie in der römischen Welt; drittens die Reuplatonische Philosophie.

- 1. Wir sangen mit dem Gedanken an, aber mit dem ganz abstracten, in natürlicher oder sinnlicher Form, und gehen bis zur bestimmten Idee fort. Diese erste Periode stellt den Ansang des philosophirenden Gedankens dis zu seiner Entwickelung und Ausbildung als Totalität der Wissenschaft in sich selcht dar, welche Aristoteles, als die Bereinigung der Bisherigen, ist. Eine solche Bereinigung der Frühern hat schon Plato, aber nicht durchzgesührt, indem er die Idee nur überhaupt ist. Man hat die Neuplatonifer eklektisch genannt, Plato hat ebenso vereinigt; sie sind aber nicht Eklektiser, sondern hatten die bewuste Einsicht in die Nothwendigkeit der Einheit dieser Philosophien.
- 2. Rachdem man zur concreten Ibee gekommen war, tritt diese jest auf als in Gegensätzen sich ausbildend und durchführend; die zweite Periode ist dies Auseinandergehen der Wissenschaft in besondere Systeme. Durch das Ganze der Weltvorstellung wird ein einseitiges Princip hindurchgeführt; jede Seite ist, als Extrem gegen die andere, in sich zur Totalität ausgebildet. Das sind die philosophischen Systeme des Stoicismus und Episureis-mus, gegen deren Dogmatismus der Stepticismus das Negative ausmacht, während die anderen Philosophien verschwinden.
- 3. Die britte Periode ist hierzu bas Affirmative, bie Rudnahme bes Gegensapes in Gine Ibeals oder Gebankenwelt,

in eine göttliche Welt; es ift die jur Totalität entwickelte Ibee, ber aber die Subjectivität, als bas unendliche Fürsichsen, fehlt.

### Erster Abschnitt.

Erfte Periode: Von Chales bis Ariftoteles.

In dieser ersten Periode machen wir wieder drei Abtheis lungen:

- 1. Die erste reicht von Thales bis Anaragoras, vom abstracten Gedanken, der in unmittelbarer Bestimmtheit ist, bis zum Gedanken des sich selbst bestimmenden Gedankens: hier wird mit dem absolut Einsachen angefangen, worin sich dann die ersten Weisen der Bestimmung als Versuche zeigen, bis zum Anaragoras, welcher das Wahre als den vovs, als den bewegenden Gedanken bestimmt, der nicht mehr in einer Bestimmtheit, sondern der sich selbst bestimmende ist.
- 2. Die zweite Abtheilung enthält die Sophisten, Sokrates, und die Sokratifer. Hier ist der sich selbst bestimmende Gedanke als gegenwärtig, concret in mir aufgefaßt: das ist das Princip der Subjectivität, wenn auch der unendlichen Subjectivität; denn das Denken erscheint hier zunächst nur theils als abstractes Princip, theils als zufällige Subjectivität.
- 3. Die britte Abtheilung ist Plato und Aristoteles, die griechische Wissenschaft, wo der objective Gedanke, die Idee sich zum Ganzen gestaltet. Der concrete, sich in sich selbst bestimmende Gedanke ist bei Plato die noch abstracte Idee, nur in der Form der Allgemeinheit: während sie bei Aristoteles als das Sichselbstbestimmen, in der Bestimmung ihrer Wirksamkeit oder Thätigkeit ausgesaßt worden.

## Erstes Capitel.

#### Erfter Periode erfte Abtheilung: Von Chales bis Anaragoras.

Indem wir von dieser Epoche nur Ueberlieferungen und Fragmente besitzen, fo können wir hier von den Quellen sprechen.

- 1. Die erfte Quelle ift Plato, ber häufig ber altern Philosophen erwähnt. Indem er die früher felbstständig auftretenden Philosophien, die nicht so weit auseinander liegen, so bald ihr Begriff bestimmter gefaßt wird, ju concreten Momenten Giner Ibee machte: so erscheint Blato's Philosophie oft als entwickels teres Vortragen ber Lehren alterer Philosophen, und zieht fich ben Vorwurf des Plagiats zu. Er ließ es fich viel Geld koften, die Schriften älterer Philosophen herbeizuschaffen, und bei seinem tiefen Studium berfelben find feine Anführungen von Wichtigfeit. Allein indem er in feinen Schriften nie felbst als Lehrer auftritt, fondern immer andere Personen in seinen Dialogen als philosophirend barftellt: so ift in seinen Darftellungen nicht geschieben, was geschichtlich ihnen angehöre, und welche Entwickelungen er selbst ihren Gedanken gegeben hat. So ist im Parmenides eleatische Philosophie; doch gehört die weitere Entwickelung dieser Lehre ihm eigenthümlich zu.
- 2. Aristoteles ist die reichhaltigste Quelle: er hat die älteren Philosophen ausdrücklich und gründlich studirt, und im Beginne seiner Metaphysik vornehmlich, auch sonst vielsach, der Reihe nach von ihnen geschichtlich gesprochen; er ist so philosophischig als gelehrt, und wir können uns auf ihn verlassen. Für die griechische Philosophie ist nichts Besseres zu thun, als das erste Buch seiner Metaphysik vorzunehmen. Wenn auch der gelehrt seyn wollende Scharssinn gegen Aristoteles spricht und beshauptet, daß er den Plato nicht richtig aufgesaßt habe: so ist zu entgegnen, daß, da er mit Plato selbst umgegangen ist, bei seinem tiesen gründlichen Geist, ihn vielleicht Niemand besser kennt.

- 3. Auch Cicero kann uns hier einfallen, obgleich er schon eine trübere Quelle ist, weil er zwar viel Nachrichten enthält; aber da es ihm überhaupt an philosophischem Geiste fehlte, so hat er die Philosophie mehr nur geschichtlich zu nehmen verstanden. Er scheint nicht die Quellen selbst studirt zu haben, gesteht selbst, daß er z. B. Heraklit nicht verstanden habe; und weil ihn diese alte und tiese Philosophie nicht interessitete, gab er sich nicht die Mühe, sich hinein zu studiren. Seine Nachrichten beziehen sich vornehmlich auf die Neueren: Stoifer, Epikurder, neue Akademie, Peripatetiser; er sah das Alte durch deren Medium, und überhaupt durch ein Medium des Räsonnirens, nicht des Speculirens.
- 4. Sertus Empirifus, ein späterer Skeptiker, ist wichtig durch seine Schriften: Hypotyposes Pyrrhonicae, und adversus Mathematicos. Indem er als Skeptiker theils die dogmatischen Philosophien bekämpst, theils andere Philosophen als Zeugnisse für den Skepticismus anführt (so daß der allergrößte Theil seiner Schriften mit Lehrsägen anderer Philosophen angefüllt ist): so ist er auf diese Weise die fruchtbarste Quelle für die Geschichte der alten Philosophie geworden, und hat uns viele kostbare Fragmente erhalten.
- 5. Das Buch des Diogenes Laertius (De vitis etc. Philos. lib. X. ed. Meibom. c. notis Menagii, Amstel. 1692) ist eine wichtige Compilation; doch führt er seine Zeugen häusig ohne viel Kritif an. Philosophischen Geist kann man ihm nicht zuschreiben; er treibt sich mit äußerlichen schlechten Anekdeten herum; für's Leben der Philosophen, hier und da für die Philosopheme ist er brauchbar.
- 6. Endlich ist Simplicius, ein späterer Grieche aus Giliscien unter Justinian, in der Mitte des 6. Jahrhunderts, der geslehrteste und scharssühren der Griechischen Commentatoren des Aristoteles anzusühren, von dem Mehreres noch ungedruckt ist, und dem wir Verdienstliches verdanken.

Weiter will ich feine Quellen angeben, man findet fie ohne Mühe in jedem Compendium. In dem Gange ber Griechischen Philosophie pflegte man sonst ber Ordnung zu folgen, wie nach ber gemeinen Vorstellung ein außerer Zusammenhang fich zeigte. baß ein Philosoph einen anderen zum Lehrer gehabt haben sollte; ein Zusammenhang, ber sich eines Theils von Thales, andern Theils von Bythagoras aus follte aufzeigen laffen. Allein Diefer Zusammenhang ift zum Theil felbst unvollkommen, theils ift er etwas Aeußeres. Die eine Reihe ber philosophischen Secten, wie ber Philosophen zusammen, die man zu einem Syfteme rechnete, — die von Thales ausgeht, — läuft weit herab in ber Zeit und im Beiste getrennt von ber anbern fort; allein so isolirt geht keine Reihe (wenn fie auch eine Reihe der Aufeinanderfolge und ienes außeren Zusammenhanges als Lehrer und Buhörer, gemacht hatten, was fie nicht thun) in Bahrheit fort, sondern ber Beift hat eine ganz andere Ordnung. Bene Reihen greifen sowohl bem Geifte nach, als bem bestimmten Inhalt nach in einander ein.

Juerst begegnet uns Thales im Jonischen Bolke, zu dem die Athener gehörten: oder von denen die kleinasiatischen Jonier übershaupt ihren Ursprung herhatten. Der Jonische Stamm erscheint früher im Peloponnes, scheint daraus verdrängt; es ist aber unsbekannt, welche Bölkerschaften zu ihm gehörten; da nach Herodot (1, 143) die anderen Jonier und selbst die Athener diesen Ramen ablegten. Nach Thucydides (1, 2 und 12) stammten die Jonischen Colonien in Kleinassen und auf den Inseln meist aus Athen her, indem die Athener wegen der Ueberfüllung von Attika dorthin auswanderten. Die größte Regsamkeit des Grieschischen Lebens sehen wir an den Küsten von Kleinassen und auf den Griechischen Juseln, und dann gegen Westen in Großgriechenzland; wir sehen unter diesen Bölkern durch innere politische Thästigkeit und Berkehr mit fremden Bölkern eine Berwickelung und Mannigsaltigkeit ihrer Verhältnisse entstehen, worin sich die Bes

schränktheit abreibt, und das Allgemeine sich über sie erhebt. Diese zwei Punkte, Jonien und Großgriechenland, sind also die beiden Localitäten, wo diese erste Periode der Geschichte der Philosophile spielt, dis sie am Ende derselben im eigentlichen Griechensland sich auspflanzt und heimisch wird. Jene Punkte waren auch der Sit des frühern Handels, und einer frühern Bildung, während das eigentliche Griechenland in dieser Rücksicht später tst.

Es ift fo au bemerken, baß ber Charafter ber awei Seiten, in welche fich biefe Philosophien unterscheiben, ber Klein-Affaten im Often und ber Griechischen Staler im Westen, ben Charafter bes geographischen Unterschiedes theilt. Auf ber Seite von Rleinaffen, jum Theil auch auf ben Infeln find zu Hause: Thales, Anarimander, Anarimenes, Heraflit, Leucipp, Demofrit, Anaragoras, Diogenes aus Rreta. Andererseits find Italer: Phthagoras aus Samos, ber aber in Italien lebte, Tenophanes, Barmenides, Zeno, Empedofles; von den Sophisten lebten ebenso mehrere in Italien. Erft Anaxagoras kommt nach Athen; und so nimmt aus beiben Extremen bie Wiffenschaft in ber Mitte fich zusammen, und macht Athen zum hauptfit. Dieser geographische Unterschied erscheint nun in der Darftellung des Gedanfens fo, daß bei ben Orientalen eine finnliche, materielle Seite vorherrschend, im Abendlande bagegen ber Gebanke überwiegend ift, indem er in ber Gedankenform jum Princip gemacht wird. Jene Philosophen haben, nach bem Morgenlande gekehrt, bas Abso lute in einer realen Naturbestimmung erkannt, mahrend nach Italien. bie ibeale Bestimmung bes Abfoluten fällt. Man fann mit diesen Bestimmungen bier auskommen; nur Empebokles, ben wir in Sicilien haben, ift mehr Naturphilosoph, während Gorgias, ber Sophist aus Sicilien, ber ibealen Seite ber Philosophie treu bleibt.

Näher haben wir hier zu betrachten: 1) die Jonier: Thales, Anarimander, Anarimenes; 2) Phthagoras und seine Schüler; 3) die Eleaten: Kenophanes, Barmenides u. s. w.; 4) Heraklitus; 5) Empedokles, Leucipp und Demokrit; 6) Anaragoras. Auch in dieser Philosophie ist ber Fortgang zu finden und aufzuzeigen. Die ersten gang abstracten Bestimmungen sind bei Thales und ben andern Joniern vorhanden; fie habendas Allgemeine in Form einer Naturbestimmung gefaßt, als Waffer, Luft. Der Fortgang muß bann fenn, bag biefe bloß unmittelbare Naturbeftimmung verlaffen wird; und biefes treffen wir bei ben Pythagoreern an. Sie fagen, bie Bahl ift die Substanz, das Wefen der Dinge; die Bahl ift nicht sinnlich, auch nicht ber reine Gebanke, sondern ein unfinnliches Sinnliches. Bei ben Eleaten geschieht nun bas Hervortreten bes reinen Gebankens und feine gewaltsame Losreißung von der sinnlichen Form und der Form der Zahl; so geht von ihnen die dialektische Bewegung bes Denkens aus, die das Bestimmte negirt, um ju zeigen, daß das Biele nicht mahrhaft sen, sondern nur das Eine. Heraklit spricht das Absolute als biefen Proces felbst aus, ber bei ben Eleaten noch ein subjectiver war; er ift zum objectiven Bewußtseyn gefommen, indem hier das Absolute bas ift, was bewegt ober verandert. Empedofles, Leucipp und Demofrit gehen bagegen vielmehr wieder in bas andere Ertrem, jum einfachen, materiellen, ruhenden Brincipe über, ju Substraten bes Processes: so bag biefer, als tie Bewegung, bavon unterschieden sen. Bei Anaxagoras ist es bann ber bewegende, fich felbst bestimmende Gebante felbst, ber als das Wefen erkannt wird; dies ift ein großer Fortschritt.

#### A. Philosophie der Jonier.

Hierher fällt die ältere Jonische Philosophie, die wir so kurz als möglich behandeln wollen: und dieß ist um so leichter, als die Gedanken sehr abstract und dürftig sind. Andere, als Thales, Anarimander und Anarimenes kommen nur literarisch in Betracht. Wir haben nichts, als ein halbes Duzend Stellen von der ganzen altionischen Philosophie; und das ist denn ein leichtes Stuzdium. Dennoch thut sich die Gelehrsamkeit am meisten auf die

#### 1. Thales ...

Mit Thales beginnen wir eigentlich erft die Geschichte ber Philosophie. Das Leben bes Thales fällt in die Zeit, wo bie ionischen Städte durch Krösus untersocht worden. Durch beffen Sturz (Dl. 58, 1; 548 v. Chr.) war zwar ein Anschein von Befreiung vorhanden, doch wurden die meisten von den Berfern bezwungen, und diese Katastrophe überlebte Thales noch um einige Jahre. Er ist ein Milester; seine Familie wird bei Diogenes (1, 22, 37) als die Phonicische ber Theliben angegeben, und seine Geburt nach den genauesten Bestimmungen ins erste Jahr ber 35. Olympiade (640 v. Chr.) gesett: nach Meiners ein Paar Olympiaden später (38. Olympiade, 629 v. Chr.). Thales hat als Staatsmann theils bei Krösus, theils in Milet gelebt. Herodot führt ihn mehrere Male an, und erzählt (1, 75.), daß, nach den Erzählungen der Griechen, als Krösus gegen Cyrus zu Felbe jog und über ben Fluß Salns zu seten Schwierigkeit fand, Thales, ber das heer begleitete, diefen Fluß durch einen Graben, ben er in Form eines halben Monds hinter bem Lager herumführte, abgeleitet habe, so daß jest der Fluß zu durchwaten war. Ferner gibt Diogenes (1, 25.) noch von ihm im Verhältniß zu seinem Vaterlande an, daß er die Milefier abgehalten, fich mit Krösus zu verbinden, als dieser gegen Cyrus zog; als baher nach ber Nieberlage bes Kröfus bie übrigen Jonischen Staaten von den Versern unterworfen wurden, blieben die Milester allein unbeunruhigt. Sonft aber berichtet Diogenes (1, 23), daß er sich fruh ben Staatsgeschäften entzogen, und nur mit ber Wifsenschaft beschäftigt habe.

Es werben von ihm Reisen nach Phonicien ergahlt, die jeboch auf einer schwachen Sage beruhen; aber bag er im Alter in Aegypten gewesen, scheint unbezweifelt. 1 Dort foll er vorzüglich Geometrie erlernt haben; allein viel scheint es nicht gewesen zu senn nach der Anekode, die Diogenes (1, 24, 27) einem gewiffen Hieronymus nacherzählt: bag Thales nämlich bie Aegyptier gelehrt habe, aus bem Schatten bie Sohe ihrer Byramiden zu meffen, nach bem Verhältniß ber Sohe eines Mannes und seines Schattens. Die Data ber Proportion sind: wie sich ber Schatten bes Mannes jur Sohe bes Mannes, so verhält sich ber Schatten ber Byramide zur Höhe ber Pyramide; wenn ben Aegyptiern dieß etwas Neues gewesen ift, so find sie in ber theoretischen Geometrie sehr weit zurück gewesen. Sonst erzählt Herodot (1, 74), daß er eine Sonnenfinsterniß vorhergesagt habe, bie gerade an einem Schlachttage zwischen ben Mebern und Lybern vorsiel: und daß er die Anschwellung des Rils den ihm entgegenwehenden Etefischen Winden zugeschrieben, welche bas Wasser zurudtreiben. 2 Roch andere einzelne Daten und Anekoten von feinen aftronomischen Kenntniffen und Beschäftigungen werben angeführt: 3 "Er sen, nach ben Sternen hinaufsehend und fie beobachtend, in einen Graben gefallen, und bas Bolf habe ihn barüber verspottet, wie er bie himmlischen Dinge erkennen könnte, ba er nicht einmal fähe, was vor den Küßen läge." Das Volf lacht über bergleichen, und hat den Vortheil, daß die Philosophen ihm dieß nicht heimgeben können; die Menschen begreifen aber nicht, daß die Philosophen über sie lachen, die freilich nicht in bie Grube fallen können, weil sie ein für alle Mal barin liegen, weil fie nicht nach bem Sohern schauen. Auch zeigte er nach Diogenes (1, 26), daß ein Weiser, wenn er wolle, sich wohl Reichthümer erwerben könne. Wichtiger ift, bag er bas Jahr, als Sonnenjahr, auf 365 Tage bestimmte. Die Anekbote von bem goldnen Dreifuß, dem Weisesten zu geben, wird von Dioges

Brucker. Hist. phil. T. I, p. 460; Plutarch. De plac. phil. I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Herod. II, 20; Senec. Quaest. natur. IV, 2; Diog. Laërt. I, 37.

Diog. Laërt. I, §. 34, et Menag. ad. h. l.

nes (1, 27—33) mit vieler Wichtigkeit erzählt, indem er alle Barianten darüber gesammelt: er sen dem Thales oder Bias übergeben worden, Thales habe ihn einem Andern gegeben; detzselbe habe so einen Kreis durchlausen, dis er wieder zu Thales kam; dieser oder auch Solon habe geurtheilt, daß Apoll der Weizseste sehr, und ihn nach Didyme oder Delphi geschickt. Thales starb übrigens nach Diogenes (I, 38) 78 oder 90 Jahr alt in der 58. Olympiade, nach Tennemann (Bd. I, S. 414.) Olympiade 59, 2 (543 v. Chr.), als Pythagoras nach Kroton kam: wie von Diogenes (I, 39) erzählt wird, bei einem Kampsspiel von Hitze und Durst überwältigt.

Wir haben keine Schriften von Thales, und wissen nicht, ob er beren überhaupt aufgesest. Diogenes Laertius (I, 23, 34—35) spricht von zweihundert Bersen über Aftronomie, und einzelnen Denksprüschen, d. B.: "Richt die vielen Worte beweisen verständige Meinung."

Was nun seine Philosophie betrifft, so gilt er nach der Uebereinstimmung Aller als der erste Naturphilosoph: aber es ist wenig, was wir davon wissen; und doch scheinen wir das Meiste davon zu wissen. Denn indem wir den weiteren philosophischen Fortgang, dessen seine speculative Idee sähig wäre, und das Bewußtseyn über seine Sähe, das sie allein haben konnten, erst bei den folgenden Philosophen, welche gerade durch diese Bestimmthett sich auszeichnen, hervortreten und besondere Epoche machen sehen: so ist solche ihm zugeschriedene Entwickelung bei ihm noch nicht vorhanden gewesen. Wenn also auch eine Menge seiner anderen Gedanken verloren gegangen, so sind dies keine eigentlich speculative gewesen; und seine Philosophie zeigt sich nicht aus Mangel an Nachrichten als ein nicht ausgebildetes System, sondern weil die erste Philosophie noch kein System seyn konnte.

Ueber diese älteren Philosophen haben wir den Aristoteles zu hören, ber von ihnen meist gemeinschaftlich spricht. In der Hauptstelle (Metaph. 1, 3) heißtes: Da es flarist, daß wir die Wissenschaft der Grundursschen (Es åexiscalius) erwerben mussen (benn erst dann sagen wir,

daß Einer wisse, wenn er die erste Ursache erkennt), es aber vier Urfachen giebt, erstens bas Wefen und die Form (benn bas Warum wird zulet auf ben Begriff zuruckgeführt, bas Warum ift aber zuerst Ursache und Brincip), zweitens bie Materie und bas Substrat, brittens bie Urfache, woher ber Unfang ber Bewegung, viertens die dieser entgegengesette Ursache; ber 3weck und bas Gute (benn bas ift bas Enbe jebes Entstehens): so wollen wir auch biejenigen anführen, welche vor und bie Untersuchung bes Sevenden vorgenommen und über die Wahrheit philosophirt haben; benn offenbar geben auch sie gewisse Principien und Ur-Erwägen wir sie nun, so wird sich für unsere jetige fachen an. Betrachtung ber Vortheil ergeben, daß wir entweder noch andere Arten von Ursachen finden, ober und bei ben jest genannten um so mehr beruhigen dürfen. Von den ersten Philosophen haben nun die meisten bie Principien aller Dinge allein in Etwas gesett, bas bie Beise ber Materie hat (er ilng eldei); benn woraus alles Sevende ist und woraus es als aus bem Ersten, entsteht und worein als in das Lette es zu Grunde geht, das als die Substanz (ovoia) immer baffelbe bleibt und nur in seinen Bestimmungen (πάθεσι) fich andert, dieß sen das Element (στοιχείον), und dieß das Princip alles Sependen" (das absolute Prius). "Deswegen halten sie bafür, daß kein Ding werde noch vergehe, weil biefelbe Natur sich immer erhält: 3. B. wie wir auch fagen. baß Sofrates absolut weder werde, wenn er schon ober musisch wird. noch vergehe, wenn er biefe Eigenschaften verliert, weil bas Subject (τὸ ὑποκείμενον) Sofrates daffelbe bleibt; und so von allem Uebrigen. Denn es muffe Eine Natur ober mehr als eine fenn, woraus alles Andere wird, indem sie sich erhält (owtoμένης έκείνης):" das heißt, daß deren Veranderung keine Wahr-"Die Anzahl und die Bestimmtheit (eldog) eines solchen Princips geben nicht Alle auf dieselbe Weise an; Thales, ber Anführer solcher Philosophie" (welche ein Materielles als Princip und Substanz von allem Vorhandenen erfennt), "fagt,

es sen das Wasser. Daher er auch behauptete, die Erde sen auf dem Wasser," das Wasser also das *dinoxelperon*, der Grund; und nach Seneca's (Quaest. nat. VI. 6.) Erklärung scheint es ihm nicht sowohl das Innere der Erde, als vielmehr die Umschließung, das allgemeine Wesen gewesen zu senn, indem "Thales dafür hielt, daß die ganze Erde von dem Wasser als einer Unterlage (subjecto humore) getragen werde und darauf schwimme."

Bunachst könnten wir Aufschluß bavon erwarten, wie folche Brincipe ausgeführt sepen: wie es 3. B. bewiesen sen, daß bas Waffer die Substanz von Allem sey, und auf welche Weise die besonderen Gestalten baraus beducirt werben. In dieser Rudsicht ist jedoch zu bemerken, daß besonders von Thales uns nichts weiter, als sein Brincip, das Waffer sey ber Gott von Allem, bekannt ist; ebenso wenig wissen wir von Anaximander, Anaximenes und Diogenes etwas weiter, als ihre Principe. teles führt als Vermuthung an, wie Thales gerade auf bas Waffer gekommen: "Bielleicht (lowg) hat den Thales dies auf biefe Gebanken gebracht, weil er fah, baß alle Nahrung feucht fen, und bas Warme felbft aus bem Feuchten werbe und bas Lebenbige badurch lebe. Das aber, woraus etwas wird. ift das Princip von Allem. Deswegen faßte er diese Gebanfen, und auch beswegen, weil alle Saamen eine feuchte Ratur haben, das Waffer aber das Princip Bes Feuchten ift." Es ist wesentlich zu bemerken, daß die von Aristoteles mit einem Bielleicht angeführten Umstände, die den Thales barauf gebracht hatten, bas Waffer zum absoluten Befen aller Dinge ju machen, nicht als Grunde, die bem Thales angehören, angeführt werben: ferner nicht sowohl als Grunde, sonbern Aristoteles thut mehr, was wir nennen an ber Wirklichkeit nachweisen, daß sie bem allgemeinen Gebanken bes Waffers ents spricht. Die Späteren, g. B. Pfeudo-Plutarch (De plac. phil. I. 3.), haben es als positive, nicht als hypothetische Grunde bes Beich, b. Bbil. 2. Aufl. 13

Thales genommen; Tiebemann (Geist ber spec. Phil. B. I, S. 36.) bemerkt fehr gut, daß Blutarch das Bielleicht weggelaffen. Denn Blutarch fagt: "Daß Alles aus bem Waffer entflehe, und fich darein auflöse, vermuthet (50xáZerai) Thales, weil, wie ber Saamen alles Lebendigen als beffen Brincip feucht fen, so wohl (elxoc) auch alles Andere sein Princip aus dem Keuchten habe; weil alle Bflangen aus bem Waffer ihre Rahrung giehen und baburch Frucht tragen, wenn fie aber beffen ermangeln, verborren; weil selbst bas Feuer ber Sonne und ber Sterne, und bie Welt sogar durch die Ausdunftungen des Wassers ernährt werben." Aristoteles ist mit dem oberflächlichen Aufzeigen des Reuchten, daß es überall wenigstens vorkommt, zufrieden. dem Blutarch es bestimmter als Gründe anführt, daß das Baffer bas einfache Wefen ber Dinge: fo ift zu feben, ob bie Dinge, insofern fie als einfaches Wefen find, Waffer find. Saame des Thiers, der feuchter Natur, ift allerdings das Thier als einfaches Wirkliches, ober als Befen feiner Birklichkeit, als unentwickelte Wirklichkeit. B) Wenn bei ben Pflanzen Waffer für ihre Nahrung angesehen werben tann, so ift boch bie Nahrung eben nur bas Seyn eines Dinges als formlose Substanz, die von der Individualität erft individualisirt wird und so Korm erhält. y) Sonne, Mond und die gange Belt burch Ausdunftungen, gleichsam wie die Rahrung ber Bflanze. werben zu laffen, liegt freilich ber Borftellung ber Alten näher, welche die Sonne und ben Mond noch nicht zu dieser Selbststanbigfeit ber Eriftenz gelangen ließen, als wir.

"Es sind auch Einige," fährt Aristoteles sort, "die dafür halten, daß auch die ganz Alten, die viel vor der jetigen Generation und zuserst theologisitren, so die Natur genommen haben. Sie machten den Oceanus und die Tethys zu Erzeugern alles Entstehenden (THS peréoews), und zum Eide der Götter das Wasser, das von den Dichtern Styr genannt wird; denn das Aelteste ist das Geehrteste, der Eid aber ist das Geehrteste." Diese alte Tradition ers

halt speculative Bebeutung. Wenn etwas nicht bewiesen werben kann, d. h. die objective Weise seile seihlt, z. B. bei der Bezah-lung die Quittung, oder Zeugen, welche die Handlung gesehen haben: so muß der Eid, diese Vergewisserung meiner selbst als Gegenstand, aussprechen, daß meine Gewißheit absolute Wahrbeit ist. Indem man nun beim Besten, beim absolut Festen, als Bestätigung, schwört, und die Götter beim unterirdischen Wasser schwuren: so liegt darin, daß das Wesen des reinen Gebankens, das innerste Seyn, die Realität, an der das Bewußtseyn seine Wahrheit hat, das Wasser ist; ich spreche gleichsam diese reine Gewißheit meiner selbst als Gegenstand aus, als Gott.

Dies Princip naher seiner. Bestimmtheit nach zu betrachten, hat kein Interesse. Da es die ganze Philosophie bes Thales ift, daß das Waffer dies Princip fen, so ist das einzige Intereffe, zu fragen: Inwiefern ift dieß wichtig und speculativ? Thales faßt bas Wesen als Formloses. Während der finnlichen Gewißheit jedes Ding in seiner Einzelnheit gilt, so ift jett die gegenftanbliche Wirklichkeit in den fich in fich reflectirenden Begriff zu erheben und felbst als Begriff zu feten; hierzu ift ber Anfang barin, baß bie Welt als Waffer gefest wirb, als ein einfaches Allgemeines. Die Fluffigfeit ift ihrem Begriffe nach Leben, und somit bas Baffer felbft nach Geiftes Beife gefett; in ben sogenannten Gründen bat es bagegen bie Form bes fevenden Allgemeinen. Wir geben biefe allgemeine Birffamfeit bes Waffers, wohl zu, und nennen es beswegen auch ein Element, eine physikalisch allgemeine Macht; aber wie wir es fo als Allgemeines ber Wirksamkeit finden, fo finden wir es ebenso, als bieß Wirkliche, auch nicht allenthalben, sondern baneben auch noch andere Elemente: Erbe, Luft und Feuer. Waffer hat also nicht finnliche Allgemeinheit, sondern eben nur eine speculative; aber daß sie speculative Allgemeinheit sen, muß fie Begriff senn und bas Sinnliche aufgehoben merben. biermit ber Streit zwischen finnlicher Allgemeinheit und Allgemeinheit bes Begriffe ein. Es foll bas Wefen ber Natur bestimmt, b. h. bie Ratur ale einfaches Wefen bes Gebantens ausgebrudt werben: bas einfache Wefen, ber Begriff bes Allgemeinen ift nun eben bas Formlofe; dieß Waffer aber, wie es ift, tritt in die Bestimmtheit der Form, ift ebenso eine besondere Erifteng gegen Andere, wie alles Natürliche. Indessen gegen die anderen Elemente hat das Waffer die Bestimmtheit des Formlosen, Ginfachen, mahrend die Erde Bunftualität, Luft das Glement aller Beränderung, Feuer bas schlechthin fich in fich Beran-Wenn nun also bas Bedürfniß ber Einheit bagu bernbe ift. treibt, für die besonderen Dinge ein Allgemeines anzuerkennen: fo bietet fich bas Waffer, wiewohl es fogleich ben Mangel hat, ein besonderes Ding zu senn, boch leicht als das Eine dar, sowohl wegen feiner Neutralität, weil es zugleich ftarkere Materialität als die Luft hat.

Der Thaletische San, daß bas Wasser bas Absolute, ober, wie Die Alten fagten, bas Brincip fen, ift ber Beginn ber Philosophie, weil es damit jum Bewußtfenn fommt, daß Eins das Wefen, das Wahrhafte, bas allein Anundfürsichsepende ift. Es tritt hier eine Abscheidung ein von dem, was in unserer finnlichen Wahrnehmung ift; von biesem unmittelbar Sevenden tritt ber Mensch aurud. Wir muffen vergeffen fonnen, daß wir an eine reiche concrete Gebankenwelt gewöhnt find; bei uns hört schon bas Rind, "Es ift Ein Bott, im Simmel, unfichtbar." Solche Bestimmungen find hier noch nicht vorhanden; die Gedankenwelt foll erft erbaut werben, und es ift noch feine reine Einheit vorhanden. Der Mensch hat die Natur vor sich, als Wasser, Luft, Sterne, das Simmelsgewölbe; barauf ift ber Horizont seines Borftellens beschränkt. Die Phantasie hat zwar Götter, ihr Inhalt ift aber auch natürlich; die Griechen hatten die Sonne, Berge, Erde, Deer, Kluffe u. f. w. als felbstftandige Machte betrachtet, als Götter verehrt, und zu Thätigen, Bewegten, Bewußten, Wollenden burch bie Phantaffe erhoben. Das Beitere, wie die Borftellungen Somers, ift etwas, womit ber Bebanke fich burchaus nicht befriebigen konnte; es macht uns die Vorstellung von bloger Phantafte=Bildung, von einer unendlichen allgemeinen Belebung und Gestaltung ohne einfache Einheit. In diefer Bewußtlofigkeit eis ner intellectuellen Welt muß man allerdings fagen, daß eine große Rühnheit des Beistes dazu gehört, diese Fülle des Dafenns ber natürlichen Welt nicht gelten zu laffen, sonbern auf eine einfache Substanz zu reduciren, die als bas Beharrende, nicht entsteht noch untergeht, mahrend bie Götter eine Theogonie haben und mannigfaltig und veranderlich find. Mit bem Sate, dieß Wesen sen bas Waffer, ift nun diese wilde, unendlich bunte Homerifche Phantafie beruhigt, bieß Auseinanderfallen einer unendlichen Menge von Principien, alle biefe Borftellung, bag ein besonderer Gegenstand ein für sich bestehendes Wahrhaftes, eine für fich fevende felbstständige Dacht über Undere ift, aufgehoben; und damit ist geset, daß nur Ein Allgemeines ist, das allgemeine Anundfürsichsenenbe, die einfache phantasiclose Anschauung, bas Denken, bag nur Gines.

Dieß Allgemeine steht fogleich im Verhaltniß jum Besonderen, zur erscheinenden Eristenz ber Welt. Das erfte Berhaltniß, was in bem Gesagten liegt, ift, daß die besondere Eristenz keine Selbstftanbigfeit hat, nichts an und für fich Wahrhaftes ift, sonbern nur eine accidentelle Modification. Aber das affirmative Berhältniß ift, daß aus bem Einen alles Andere hervorgehe, daß bas Eine babei die Substanz von allem Andern bleibe, es nur eine zufällige, außere Bestimmung sen, wodurch die besondere Eriftenz wird: ebenso daß alle besondere Eriftenz vergänglich ift. b. h. die Form des Besondern verliert, und wieder jum Allgemeinen, ju Waffer wird. Der einfache Sat bes Thales ift barum Philosophie, weil barin nicht bas sinnliche Waffer in seiner Besonderheit gegen andere natürliche Dinge genommen ift, sondern als Gevante, in welchem fie alle aufgeloft und enthalten sind. Jene Scheidung bes Absoluten von bem Endlichen

ist also vorgenommen; aber sie ist nicht so zu nehmen, daß das Eine drüben steht, und hier die endliche Welt: wie fich dieß oft in ber gemeinen Borftellung von Gott finbet, wo benn ber Belt eine Kestigkeit zugeschrieben wird, und man sich oft zweierlei Wirklichkeiten vorstellt, eine finnliche und eine übersinnliche Welt von gleicher Burbe. Die philosophische Ansicht ift, bag bas Eine nur bas wahrhaft Wirkliche ist; und wirklich muß hier in seiner hohen Bedeutung genommen werden, während wir im gemeinen Leben Alles wirklich nennen. Das Zweite ift, bag bas Brincip bei ben alten Philosophen eine bestimmte, zunächst phy-Bei uns fieht bies nicht philosophisch aus, fikalische Form hat. fondern eben nur physifalisch; hier aber hat bas Materielle philosophische Bebeutung. Der Sat bes Thales ift also Raturphilosophie, weil dieß allgemeine Wesen als Reales bestimmt ift, mithin das Absolute als Einheit des Gebankens und Seyns.

2. Haben wir dieß Indisferente nun an der Spike, so ist die nächste Frage die nach der Bestimmung dieses Ersten. Der Uebergang vom Allgemeinen zum Besondern ist sogleich ein wessentlicher Punkt, und er tritt mit der Bestimmung der Thätigsteit ein; hierzu ist dann das Bedürsniß vorhanden. Das, was wahrhaftes Princip senn soll, muß nicht eine einseitige, besondere Form haben, sondern der Unterschied muß selbst allgemeiner Nastur senn, während sene Principe besondere Gestalten sind. Daß das Absolute ein sich selbst Bestimmendes ist, ist schon concreter; dieß ist die Thätigkeit und das höhere Selbstbewußtsenn des geistigen Princips, womit die Form sich dazu herausgearbeitet hat, die absolute Form, die Totalität der Form zu senn. Dieß ist das Tiesse, und so das Späteste; das Nächste ist, nur nach der Bestimmung überhaupt zu sehen.

Dem Thaletischen Wasser fehlt die Form. Wie ist diese an ihm geset? Es wird angeführt (und Aristoteles sagt es, aber nicht geradezu von Thales) die Art, wie die besonderen Gestalten aus dem Wasser entstanden seyen: jener Uebergang sey durch

Berdicung und Berdunnung (πυχνότητι καὶ μανότητι), ober, wie wir es beffer ausbruden fonnen, durch größere und geringere Intensität begründet. Tennemann (Bb. I. S. 59.) führt hierzu an: Aristoteles, De gen. et corrupt. I. 1, wo fein Wort von Berbidung und Berbunnung, noch von Thales fteht; ferner De coelo III. 5, wo nur fteht, daß die, welche Waffer, ober Luft, ober ein Feineres als Waffer und Gröberes, als Luft annehmen, ben Unterschied als Didheit und Dunnheit bestimmen, aber fein Wort, daß es Thales fen, der biefen Unterschied ausgespro-Tiebemann (Bb. I. S. 38,) führt noch andere Bewährsmänner an; boch erft Spätere schreiben dem Thales jene Unterscheidung zu. 1 So viel ist ausgemacht, daß zuerst in dieser Naturphilosophie, wie in ber neuetn, das Wesentliche ber Form überhaupt ber quantitative Unterschied beffelben Wesens ift. Diefer bloß quantitative Unterschied aber, ber, als Berbickung und Berbunnung bes Baffers, die einzige Formbestimmung beffelben ausmacht, ift ein äußerlicher Ausbruck bes absoluten Unterschiebs, ein unwesentlicher, burch ein Anderes gesetzter Unterschied, nicht ber innere Unterschied bes Begriffs an ihm selbst; es ift also nicht ber Mühe werth, fich babei aufzuhalten.

Der Unterschied bem Begriffe nach hat keine physikalische Bebeutung; sondern die Unterschiede, oder die einsache Entzweiung der Form nach den Seiten ihres Gegensaßes, sind eben als allgemeine des Begriffs aufzusassen. Deswegen muß auch nicht stinnliche Bedeutung den Stoffen, d. h. den Bestimmtheiten, zugesschrieden werden: wie wenn dieß bestimmter so angegeben wird, daß verdünntes Wasser Luft, verdünnte Luft seuriger Aether, verdictes Wasser Schlamm, dann Erde werde; folglich die Luft Ausdünstung des ersten Wassers, Aether Ausdünstung der Luft, Erde und Schlamm Bodensaß des Wassers sen. Die Entzweiung tritt hiermit, als sinnliche Beränderung oder Berwandelung, in

<sup>1</sup> Bergl. Ritter: Geschichte ber Jonischen Philosophie, G. 15.

die Erscheinung fürs Bewußtseyn; daß wir die finnliche Daffels bigkeit verdiden und verdünnen sollen, so experimentirten die Reuern.

Bermandeln hat somit einen doppelten Sinn: einmal ber Eriftenz nach, und bann bem Begriffe nach. Wenn nun bei ben Alten von Verwandelung die Rede ift, so nimmt man dieß gewöhnlich für eine Berwandelung ber Eriftenz nach, und untersucht alfo g. B., ob bas Waffer burch chemische Behandlung, wie Sige, Destillation u. f. w., in Erbe verwandelt werben fonne; da hat benn die endliche Chemie ihre Grenze. In allen alten Philosophien ift aber die Verwandelung bem Begriffe nach gemeint. Dag nämlich bas Waffer fich felbst in Luft ober in Raum und Beit übersett, geht nicht in Retorten u. f. w. vor. Aber in jeder philosophischen Idee kommt biefer Uebergang ber einen Qualität in die andere vor: b. h. es wird dieser innige Zusammenhang im Begriff aufgezeigt, wonach Reines ohne bas Undere selbstständig bestehen fann, sondern bas Leben ber Ratur eben barin besteht, baß sich Eins nothwendig jum Andern verhält. Man pflegt wohl bie Vorstellung zu haben, bag, wenn man bas Waffer fortnähme, es zwar ben Pflanzen und Thieren schlecht ergeben wurde, bie Steine aber boch bleiben fonnten: ober man bei ben Farben bas Blaue wegnehmen könnte, ohne baburch bem Gelben und Rothen im Mindesten zu schaben. Der bloßen empirischen Eriftens nach läßt fich freilich leicht zeigen, baß jede Qualität für sich ift; bem Begriffe nach sind fie aber nur durch einander, vermittelft innerer Nothwendigfeit. Dieß mertt man auch wohl beim Lebendigen, wo es anders zugeht, weil hier ber Begriff zur Erifteng fommt: schneibet man also g. B. bas Berg aus, fo geht auch die Lunge und alles Ugbrige ju Grunde. Ebenso existirt nun auch die gange Ratur nur in ber Einheit aller ihrer Glieber, wie bas Gehirn nur in ber Einheit mit ben andern Organen bestehen fann.

3. Ift die Form an ihren beiben Seiten aber nur als

Berbidung und Berbunnung ausgesprochen, so ift fie nicht an und für fich felbft; um bieß ju fenn, muß fte als absoluter Begriff, als unendlich bilbenbe Einheit gefaßt werben. hierüber bei Aristoteles (De Anima, I. 2, auch 5.) vorkommt, ift dieß, daß er fagt: "Thales scheint nach bem, was fie von ihm erzählen, die Seele für etwas Bewegendes zu halten, indem er von bem Magnet-Steine fagt, baß er eine Seele habe, weil Diogenes Laertius (I. 24.) fügt ben er bas Eisen bewegt." Bernstein hinzu, woraus wir sehen, daß schon Thales die Elektricität gefannt habe, obwohl eine andere Erklärung ift, daß Hextoor sonst ein Metall gewesen sen; Albobrandini sagt zu Diefer Stelle bes Diogenes, es sey ein Stein, ber bem Bift fo feind sen, daß er sogleich, berührt bavon, zische. Jene Bemerbes Aristoteles wird bann von Diogenes für's Erste fo verkehrt, daß er fagt, "Thales habe auch dem Leblosen eine Seele zugeschrieben;" bavon ist aber nicht die Rebe, sonbern wie er die absolute Form gedacht, ob er die Idee allgemein als Seele ausgesprochen gehabt, fo bag bas absolute Befen Einheit bes einfachen Wefens und ber Form fen.

Diogenes führt zwar ferner (1. 27.) von Thales an: "Die Welt sey beseelt und voll Dämonen;" und Plutarch (De plac. phil. I. 7.): "Er habe Gott die Intelligenz (vovv) der Welt genannt." Diesen Ausdruck schreiben aber alle Alten einstimmig, namentlich Aristoteles, erst dem Anaxagoras zu, als demjenigen, welcher zuerst gesagt habe, daß der vors das Princip der Dinge sey. Es hilft also zur Bestimmung der Form dei Thales weiter nichts, wenn wir auch dei Cicero (De Nat. Deor. I. 10.) die Stelle sinden: "Thales sagte, daß das Wasser der Ansang aller Dinge sey, Gott aber der Geist, der aus dem Wasser Alles bilde." Thales kann wohl von Gott gesprochen haben, aber daß er ihn als den vors gesaßt habe, der Alles aus dem Wasser gebildet, dieß hat Cicero hinzugesetzt. Tiedemann (B. I. S. 42.) äußert, die Stelle sey vielleicht cor-

rupt, wie Cicero auch nachher (c. 11.) bem Anaragoras zuschreibe, bag "er zuerft bie Anordnung aller Dinge als burch bie unendliche Kraft bes Geistes vollbracht behauptete." Doch ber Epikureer, bem jene Worte in ben Mund gelegt find, spricht "mit Redheit und nichts so sehr fürchtend, als daß er über irgend etwas zu zweifeln schiene" (c. 8.) vorher und nachher von andern Philosophen ziemlich albern; so daß diese Darstellung bloß gemacht ift, um Lächerlichkeiten zu finden. Ariftoteles verftand bie hiftorische Treue beffer; ihm muffen wir baher folgen. Denen aber, welchen es barum zu thun ift, allenthalben bie Vorstellung von Erschaffung ber Welt burch Gott zu finden, ift jene Stelle bes Cicero eine große Weibe; und es wird viel barüber gestritten, ob Thales unter bie ju gablen, die bie Eristenz eines Gottes angenommen. So wird ber Theismus bes Thales von Plouquet behauptet, während Andere ihn zum Atheisten, oder auch zum Polytheiften machen wollten, weil er gefagt, Alles fen voll von Allein biese Frage, ob Thales noch außerbem an Damonen. Gott geglaubt, geht uns hier nichts an: es ift hier nicht von Annehmen , Glauben, Bolkereligion die Rebe; es ift allein um . philosophische Bestimmung bes absoluten Wesens zu thun. ob Thales auch von Gott als bem Bilbner aller Dinge aus jenem Waffer gesprochen, so wüßten wir bamit nichts mehr von biefem Wesen; wir hatten bei Thales unphilosophisch gesprochen, indem wir ein leeres Wort gebraucht hatten, ohne nach seinem speculativen Begriff zu fragen. . Ebenso ift bas Wort Weltseele unnug, weil bamit ihr Seyn noch nicht ausgesprochen ift.

Alle diese ferneren wie auch späteren Angaben berechtigen und also nicht, dafür zu halten, daß Thales die Form im Abssoluten auf eine bestimmtere Weise gesaßt; im Gegentheil widersspricht dem die übrige Geschichte der philosophischen Entwickelung. Wir sehen, daß wohl die Form an dem Wesen geseht zu sehn scheint; aber diese Einheit ist noch nicht weiter entwickelt. Die Borstellung, der Magnet habe eine Seele, ist zwar immer besser,

als zu sagen, er habe die Kraft anzuziehen; benn Kraft ist eine Art von Eigenschaft, die als ein von der Materie trennbares Prädicat vorgestellt wird, Seele hingegen dieß mit der Natur der Materie identische Bewegen seiner selbst. Solcher Einfall des Thales steht aber einzeln da, und hat weiter keine nähere Beziehung auf seinen absoluten Gedanken. Die Philosophie des Thales ist daher in der That in den einsachen Momenten beschlossen: a) diese Abstraction gemacht zu haben, die Ratur in ein einsaches sinnliches Wesen zusammen zu fassen;  $\beta$ ) den Bezirst des Grundes ausgestellt zu haben, d. h. das Wasser als den unendlichen Begriff, als einsaches Wesen des Gedankens bestimmt zu haben, ohne ihm eine weitere Bestimmtheit als den Unterschied der Quantität zuzugestehen. Das ist die beschränkte Bedeutung dieses Brincips des Thales.

## 2. Anarimander.

Unarimander war gleichfalls ein Milefier und Freund bes Thales; "bieser," fagt Cicero (Acad. Quaest. IV. 37.) "konnte ihn nicht bavon überzeugen, daß Mes aus Waffer bestehe." Der Bater bes Anarimander hieß Brariades, seine Geburt ift nicht genau bestimmt; sie wird von Tennemann (Bb. 1. S. 413.) Dl. 42, 3. (610 v. Chr.) geset, indem Diogenes Laertius (II. 1-2) aus Apollobor, einem Athener, berichtet, er sen Dl. 58, 2. (547 v. Chr.) 64 Jahr alt gewesen, und balb barauf gestorben: b. h. um bie Zeit, als Thales ftarb, ber, wenn er im 90. Jahre gestorben, ungefähr 28 Jahr alter, als Anaximander gewesen sehn mußte. Bon Anaximander wird ergahlt, daß er in Samos beim Tyrannen Polyfrates gelebt hat, wo auch Bythagoras und Anafreon versammelt waren. mistius bei Bruder (Th. I. S. 478) führt von ihm an, er habe querft seine philosophischen Gedanken schriftlich versaßt; doch wird bieß auch wieder von Andern berichtet, z. B. dem Pherecydes, ber älter, als er. Anarimander soll von ber Natur, von ben Fürsternen, der Augel, und Anderes geschrieben: ferner Etwas

wie eine Landcharte, den Umfang (negluergov) des Landes und Meeres darstellend, verfertigt: auch andere mathematische Erfindungen gemacht haben, z. B. eine Sonnenuhr, die er in Lacedamon errichtet, so wie Instrumente, worauf der Lauf der Sonne und die Bestimmung des Acquinoctiums angegeben war, anch eine Himmelssphäre.

Seine philosophischen Gebanken find von wenig Umfang, und gehen nicht zur Bestimmung fort. Diogenes sagt am angeführten Orte: "Als Brincip und Element sette er bas Unenbliche" (rò aneipor, bas Unbestimmte); "er bestimmte es nicht als Luft, noch Waffer, noch bergleichen etwas." Der Bestimmungen bieses Unendlichen aber find wenige: a) "Es seb bas Princip alles Werbens und alles Vergehens; es entstehen in langen Zwischenräumen aus ihm unendliche Welten ober Gotter, und vergehen wieder in dasselbe" (bas hat einen ganz Drientalischen Ton); "als Grund, daß das Brincip als das Unendliche zu bestimmen sen, gebe er an, weil es ber fortschreitenden Erzeugung nie an Stoff fehlen burfe. Es enthalte Alles in sich, . und regiere Alles: und sen bas Göttliche, Unsterbliche und Unver-8) Aus dem Ginen felbst scheidet Anaximander die gängliche." 1 Begenfage aus, die in ihm enthalten find, wie Empedofles und Anaragoras: so baß Alles zwar in biefem Gemisch auch schon fertig ift, aber unbestimmt. 2 Alles ift nämlich ber realen Doglichkeit nach (durauer) barin: "fo baß," fagt Aristoteles (Metaphys. XII. 2.), "nicht nur accidenteller Weise Alles aus bem Richtseyenden entsteht; sondern Alles entsteht auch aus bem Sevenden, indeffen aus bem ber Möglichkeit nach Sevenden, bas aber ber Wirklichkeit nach noch nicht ift." Diogenes Laertius (II. 1.) sest hinzu: "Die Theile bes Unendlichen anbern fich, es felbst aber sen unveränderlich." y) Endlich wird gesagt:

¹ Plutarch. De plac. phil. I. 3; Cicer. De Natura Deorum I.10; Aristot. Phys. III. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Aristot. Phys. I. 4.

Es sey der Größe nach unendlich, nicht der Zahl nach; wodurch Anarimander sich von Anaragoras, Empedosles und den andern Atomisten unterscheide, welche die absolute Discretion des Unendlichen statuirten, wogegen Anarimander die absolute Continuität desselben. Aristoteles (Methaphys. I. 8.) im Ansühren Berschiedener spricht auch von einem Principe, das nicht Wasser, noch Luft sey, sondern "dichter als Luft und dünner als Wasser. Biele haben diese Bestimmung auf Anarimander bezogen; und es ist möglich, daß sie ihm angehört.

Der Fortschritt ber Bestimmung bes Princips als ber unendlichen Allheit liegt nun barin, daß das absolute Wefen nicht mehr nur ein Einsaches, sondern eine bas Endliche negirende Allgemeinheit ift. Bugleich, von ber materiellen Seite angesehen, bebt Anaximander die Einzelnheit bes Elements bes Waffers auf: fein gegenftandliches Princip ficht nicht materiell aus, und man fann es als Bedanken nehmen; es erhellt aber fonft, daß er nichts Anderes, als die Materie überhaupt, die allgemeine Materie, gemeint habe. 2 Plutarch macht bem Anaximander eis nen Borwurf baraus, baß "er nicht gefagt, was (zi) fein Unendliches fen, ab es Luft, Waffer ober Erbe fen." Allein eine folde bestimmte Qualität ist eben bas Vergängliche; die Materie, als unendlich bestimmt, ist biese Bewegung, die Bestimmthei= ten zu seben, und die Entzweiung eben so auch wieder zu vernichten. Hierin ift das wahre unendliche Senn zu feten, nicht in der negativen Grenzlosigkeit. Diefe Allgemeinheit und Regativität des Endlichen ift aber nur unfere Bewegung; bei ber Beschreibung ber Materie ale bes Unendlichen, scheint Angrimander nicht gesagt zu haben, daß dieß ihre Unendlichkeit ser,

Weiter hat er gesagt (und ftimmt darin nach Theophrast mit dem Anaxagoras überein): "Aus dem Unendlichen scheichet sich bas Gleichartige vom Ungleichartigen ab, und verbindet sich mit

Simplicius ad Arist. Phys. (I. 2.), p. 5. b.

Stobaei Eclog. Physic. c. 11. p. 294. ed. Heeren.

bem Gleichartigen; was also im Ganzen Gold war, wird Gold, was Erbe, Erbe, u. f. f., so baß eigentlich nichts entsteht, sonbern vorher schon darin war." 1 Dieß sind jedoch arme Bestimmungen, die nur das Bedürfniß zeigen, vom Unbestimmten jum Bestimmten überzugeben; boch geschieht bieß hier noch auf unbefriedigende Beise. In Ansehung ber nahern Bestimmung, wie bas Unendliche in seiner Entzweiung ben Gegensat bestimmt, fo scheint ihm auch die Bestimmung bes quantitativen Unterschiebes ber Berbidung und Berbunnung mit Thales gemeinschaftlich zu sehn. Die Späteren bezeichnen ben Broces bes Ausscheibens aus dem Unendlichen als Hervorgehen: Anarimanber laffe ben Menschen aus einem Fisch werden, aus dem Waffer Hervorgehen kommt auch neuerauf das Land hervorgehen. 2 bings vor, es ift ein bloges Aufeinanderfolgen in der Zeit, - eine Form, mit ber man oft Glanzenbes zu sagen meint; aber es ift keine Rothwendigfeit, fein Bedante barin enthalten, viel weniger ein Begriff.

Aber es wird bem Anarimander von Stobaus (Eclog. Phys. c. 24. p. 500.) in späteren Rachrichten auch die Beftimmung ber Barme, ale Auflösung ber Geftalt, und ber Ralte zugeschrieben, die Aristoteles (Methaphys. I. 5.) erft bem Parmenides. Eusebius (De praep. evang. I. 8.) giebt uns aus einem verlorenen Werke bes Plutarch von Anaximanbers Rosmogonie noch etwas jum Besten, was bunkel ift, und bas Eusebius wohl selbst nicht recht verstanden hat. ungefähr so: "Aus dem Unendlichen seven unendliche himmliiche Sphären und unendliche Welten ausgeschieden worden; ihr Berberben aber tragen sie barum in sich, weil sie nur burch beftandiges Abscheiben seven." Indem das Unendliche nämlich bas Wefen ift, fo ift bas Abscheiben Seten eines Unterschiebes. d. h. einer Bestimmung ober eines Endlichen. "Die Erde habe bie Form eines Cylinders, beffen Höhe ber britte Theil feiner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Simplicius ad Phys. Arist. p. 6. b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Plutarch. Quaest. convival. VIII. 8.

Breite fen. Die beiben von Ewigfeit her befruchtenden Brincipien bes Warmen und Ralten schieden fich bei ber Erzeugung biefer Erbe ab; und barauf habe fich eine feurige Sphare um bie die Erbe umgebende Luft gebildet, wie die Rinde um einen Wie biefe gersprungen, und ihre Stude in Rreise eingeschlossen worden, so seven so Sonne, Mond und Sterne entsprungen." Daher nannte Anarimanber auch nach Stobaeus (Ecl. Phys. 25. p. 510.) bie Sterne "rabförmig mit Keuer angefüllte Zusammenfilzungen ber Luft." Diese Rosmogonie ift so gut, als die geologische Hypothese der Erdrinde, die zersprang. ober die Explosion ber Sonne nach Buffon, ber umgekehrt bei ber Sonne anfangend die Blaneten als Schladen baraus ents fteben läßt. Während die Alten die Gestirne in unsere Atmosphäre hinein zogen, und die Sonne eher aus ber Erbe hervorgehen laffen, machen wir bie Sonne vielmehr gum Wefen und gur Geburteftatte ber Erbe, und fonbern bie Sterne gang von ber nahern Beziehung auf uns ab, indem-fie für uns, wie bie Gpifurifchen feligen Götter, ruhen. Auf bem Gange bes Entstehens fteigt die Sonne freilich als das Allgemeine herab, fie ift aber das der Natur nach Spätere; in Wahrheit also ift nur die Erbe Totalität, die Sonne hingegen ein Moment der Abstraction.

## 3. Anarimenes.

Noch ist Anaximenes übrig, der zwischen der 55. und 58. Dl. (560 — 548 vor Chr.) erscheint, ebenfalls ein Milester, Zeitgenosse und Freund des Anaximander; er hat wenig Ausgezeichnetes, und es ist überhaupt sehr wenig von ihm bekannt. Gedankenlos und widersprechend führt Diogenes Laertius (II. 3.) an: "er seh nach Apollodorus in der drei und sechzigsten Olympiade geboren, und gestorben im Jahre, wo Sardes erobert worden" (von Chrus, Dl. 58.).

An die Stelle ber unbestimmten Materie bes Anarimander sette er wieder ein bestimmtes Naturelement, bas Absolute also

in einer realen Form, ftatt bes Thaletischen Wassers aber bie Luft. Er fand wohl ein sinnliches Senn für die Materie nothwendig, und die Luft hat zugleich den Bortheil, diese größere Formlosigfeit zu haben: fle ift weniger Korper, als bas Baffer; benn wir sehen sie nicht, sondern fühlen nur erft ihre Bewegung. Blutarch (De plac. phil. 1, 3.) führt an: "Aus ihr trete Alles hervor, und in fie lose Alles fich wieder auf;" nach Cicero (De nat. Deor. 1, 10.) "bestimmte er sie als unermeßlich, unendlich und in fteter Bewegung." Diogenes Laertius brudt bies am angeführten Orte so aus: "Das Princip sen bie Luft und bas Unendliche (ούτος άρχην άέρα είπε καί τὸ άπειρον)," als ob es zwei Principien waren; boch fann man auch άρχην καί άπειρον als Subject zusammen nehmen, und αέρα für das Pradicat des Sapes ansehen. Denn Simplicius zur Physik des Aristoteles (p. 6. a.) sagt ausbrudlich, "daß ihm das Urwesen Eine und eine unendliche Natur gewesen, wie dem Anaximander, nur nicht, wie diesem, eine unbestimmte, sondern eine bestimmte, nämlich bie Luft," bie er aber als etwas Seelenhaftes gefaßt zu haben icheint.

Plutarch bestimmt die Vorstellungsweise des Anaximenes, wie aus der Luft (Aether nannten es Spätere) Alles sich erzeuge und in sie auslöse, näher so: "Wie unsere Seele, die Lust ist, und zusammenhält (συγκρατεί), so hält auch (περιέχει) die ganze Welt ein Geist (πνεῦμα) und Lust zusammen; Geist und Lust ist gleichbedeutend." Anaximenes zeigt sehr gut die Natur seines Wesens an der Seele auf, und bezeichnet so gleichsam den Uedergang det Naturphilosophie in die Philosophie des Bewußtseyns oder das Ausgeben der gegenständlichen Weise des Urwesens. Die Natur dieses Urwesens ist vorher auf eine fremdartige, dem Bewußtseyn negative Weise bestimmt gewesen; sowohl seine Realität, das Wasser oder auch die Lust, als das Unendliche ist ein Jenseits des Bewußtseyns. Aber die Seele ist dieß allgemeine Medium, eine Wenge von Vorstellungen, die verschwinden und hervortreten, ohne daß diese Einheit und Continuität aushört; —

fie ist ebenso thatig als passiv, aus ihrer Einheit die Vorstellungen auseinander wersend und sie aushebend, und in ihrer Unsendlichkeit sich selbst gegenwärtig, so daß die negative und die positive Bedeutung zusammenfallen. Bestimmter ausgesprochen, nicht nur zur Vergleichung, ist diese Natur des Urwesens von dem Schüler des Anarimenes, von Anaragoras.

Angeführt wird noch Pherecy bes, als der Lehrer bes Bythagoras, aus ber Infel Syrus, einer ber Cyflaben. Er foll aus einem Brunnen Waffer geschöpft, und baraus erfannt haben, daß ein Erdbeben in brei Tagen Statt finden werde: auch von einem Schiff mit vollen Segeln vorausgesagt haben, es werbe untergeben, und es fen im Augenblicke untergegangen. Bon diesem Pherecydes berichtet Theopompus bei Diogenes Laertius (1, 116), daß "er zuerft ben Griechen von ber Natur und ben Göttern geschrieben" (porhin wurde von Anaximander daffelbe gesagt); es soll Brofa ge= wefen fenn. Aus bem, was fonft hiervon berichtet wird, erhellt, baß es eine Theogonie gewesen, beren erfte Worte uns noch aufbewahrt sind: "Jupiter und die Zeit und das Irdische (x9wv) immer (eig dei); bem Irbischen (x Jovin) wurde ber Name Erbe, als Zeus ihr Gaben verlieh." 1 Wie es weiter geht, ift uns unbekannt; jedoch ift bieß nicht als ein großer Berluft zu erachs Nur dieß erwähnt noch Hermias:2 "Er habe als Brincipien Zeus ober das Feuer (al Sépa), die Erde, und Kronos ober die Zeit gesett; das Feuer als das Wirkende, die Erbe als das Leidende, die Zeit als das, worin Alles entstehe." Diogenes von Apollonia, Sippafus, Archelaus merben auch als Jonische Philosophen genannt; wir wissen aber nichts, als ihre Namen, und daß sie einem ober bem andern Brincip anhängen.

Wir laffen biefe, und gehen nun zu Pythagoras über, der

14

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diog. Laërt. I. 119; Menagius ad h. l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In irrisione gentilium, c. 12 (citante Fabricio ad Sext. Emp. Hyp. Pyrrh. III, 4, §. 30.)

fcon ein Zeitgenoffe bes Anaximanber war; aber ber Zusammenhang der Entwickelung des Princips der physischen Philosophie hat es erforbert, Anaximenes noch mitzunehmen. sehen, daß fie, wie Aristoteles von ihnen sagt, das Urwesen in eine Beife ber Materie festen: Luft und Baffer, fobann, wenn Anarimanbers Materie fo zu bestimmen ift, auch ein Wefen feiner als Waffer und gröber als Luft. Heraflit, von dem bald zu fprechen ift, hat es erft als Feuer bestimmt: "Reiner aber," wie Aristoteles (Metaph. 1, 8) bemerkt, "bie Erbe als Princip genannt, weil fie als das zusammengesetteste Element erscheint" (διά την μεγα-Louisperar). Denn fie fieht gleich aus, wie ein Aggregat von vielen Einzelnen. Waffer bagegen ift bieß Eine, Onrchsichtige; es stellt auf sinnliche Weise die Gestalt ber Einheit mit fich bar, ebenso die Luft, das Keuer, die Materie u. f. f. Das Brincip foll Eins fenn, muß also auch Einheit mit fich in sich selbst haben; zeigt es Mannigfaltigfeit, wie die Erbe, fo ift es nicht Eins mit fich selbst, sondern vielfach. Dieß ist das, was wir über die Philosophie ber ältern Jonier zu fagen haben. Das Große biefer armen abstracten Gebanken ift: a) bas Fassen einer allgemeinen Substang in Allem; B) daß fie bilblos, nicht mit Borftellungen der Sinnlichfeit behaftet ift.

Das Mangelhafte bieser Philosophien hat nun Riemand besser, als Aristoteles am angesührten Orte erkannt. Er sagt zweierlei in seinem Urtheil über diese drei Arten, das Absolute zu bestimmen: "Die das Urprincip als Materie setzen, sehlen mannigsaltig. Erst ens geben sie bloß die Esemente des Körperlichen an, nicht des Unsörperlichen, da es doch auch Unsörperliches giedt." Beim Aufnehmen der Natur, um ihr Besen anzugeden, ist dieß Ausnehmen vollständig zu fordern, und Alles, was sich vorsindet, zu berücksichtigen; das ist freilich nur eine empirische Instanz. Aristoteles setzt das Unsörperliche, als eine Art von Dingen, den materiellen entgegen: und meint, das Absolute müsse nicht auf einseitige Weise bestimmt werden; indem das Princip jener Philosophen nur materiell sey, so setzen sie nicht die Unköre

perlichkeit, nicht den Gegenstand als Begriff. Die Materie ist zwar selbst immateriell, als diese Resterion ins Bewußtseyn; aber jene wissen nicht, daß, was sie aussprechen, ein Wesen des Bewußtseyns ist. Der erste Mangel also ist, daß das Allgemeine in besonderer Gestalt ausgesprochen wird.

Das 3meite, mas Aristoteles (Metaph. L 3) fagt, ift: "Aus diesem Allen sieht man, daß die Ursache nur in der Kornt ber Materie von ihnen ansgesprochen worden ift. Indem fle aber so fortgingen, so bahnte ihnen die Sache felbst ben Beg, und nothigte fie, weiter nachzuforschen. Denn wenn Bergeben und Werben aus Einem ober aus Mehreren ift, fo entsteht die Frage: Wodurch geschieht dieß, und was ift bie Ur-Denn die ju Grunde liegende Substang (vò sache hiervon? υποκείμετον) macht nicht sich selbst verandern, wie weder das Holz, noch bas Erz felbst Urfache ihrer Beranderung ift, also weber bas Solz ein Bett, noch bas Erz eine Bilbfaule macht, fondern etwas Anderes die Urfache ber Beranderung ift. Dief aber fuchen, heißt bas andere Princip suchen, welches, wie wir fagen würden, das Brincip der Bewegung ift." Diese Kritik ist noch jest geltend, wo das Absolute als die Gine ftarre Substanz vorgeftellt wirb. Ariftoteles fagt, bag aus ber Materie als folder, bem Waffer als nicht fich felbft bewegend, bie Veranderung als folche nicht zu begreifen ift; er wirft ben altern Philosophen beftimmt vor, daß sie das Princip der Bewegung nicht erforscht haben, und banach fragt man fogleich. Ferner 3wed fehlt gang, überhaupt fehlt bie Bestimmung ber Thätigkeit. Aristoteles fagt baher an ber anbern Stelle: "Inbem fie die Urfache bes Entftehens und Vergehens anzugeben unternehmen, heben sie in ber That bie Urfache ber Bewegung auf. Indem sie einen einfachen Rorper, ausgenommen bie Erbe, jum Brincipe machen, begreifen fie nicht die gegenseitige Entstehung und Beranderung des Einen ans bem Andern: ich meine Waffer, Luft, Feuer und Erbe. Diefe Entstehung ift als Trennung, ober als Bereinigung ju feten;

fo fommt bann biefer Gegensat berein, bag Eins ber Zeit nach früher, bas Andere später ift. Indem nämlich diese Natur bes Entstehens ber Weg ift, ben sie genommen, so wird vom einfachen Allgemeinen burch bas Besondere jum Einzelnen, als bem Spateften, herabgeftiegen; allgemein ift aber Baffer, Luft, Am meisten scheint bas Feuer zu biesem Elemente zu paffen; benn es ift bas feinste. Die es also jum Princip machten, brudten fich biefer Natur (λόγω) bes Entstehens am entfprechendsten aus; und ebenso meinten es die Uebrigen. warum follte fonst Reiner die Erbe jum Element gemacht haben, wie bieß die Vorstellung bes Volkes ift? Hefiodus fagt, fie fen bas erfte Körperliche gewesen, so alt und volksthümlich ift biese Bor-Aber bas bem Werben nach Spatere ift bas Erfte ber Natur nach." So haben Jene es aber eben nicht genommen, ba nur jener Gang bes Werbens fie regiert hat: ohne baß fie ihn wieder aufgehoben, oder jenes erfte formell Allgemeine als solches erkannt, und bas Dritte, die Totalität, ober Einheit von Materie und Form, als bas Wefen, gefett hatten. Sier ift bas Absolute noch nicht bas fich Bestimmenbe, ber in sich felbst zurudgefehrte Begriff, sondern nur ein todtes' Abstractum; erft bie Reuern, fagt Ariftoteles (Metaph. 1, 6; III, 3), faßten bas Grundprincip mehr als Gattung.

Wir können in der Jonischen Philosophie die drei Momente versolgen: a) das Urwesen ist Wasser;  $\beta$ ) Anarimanders Unsendliches ist Beschreibung der Bewegung, einsaches Hervortreten und Zurückehren in die einsachen allgemeinen Seiten der Form, Berdickung und Verdünnung;  $\gamma$ ) die Luft, verglichen mit der Seele. Es ist jest ersorderlich, daß die Seite der Realität zum Begriffe werde: ebenso die Momente der Entzweiung, Verdickung und Verdünnung, nicht dem Vegriffe nach entgegengesetzt seven. Dieser lebergang in Pythagaras, daß die Seite der Realität als ideell gesetzt wird, ist ein Loßreißen des Gedankens von dem Sinnlichen, und damit eine Trennung des Intelligibeln und des Realen.

## B. Pythagoras und die Pythagoreer.

Die späteren Neupythagoreer haben viele große Lebensbeschreibungen von Pythagoras gemacht, und sind besonders über ben Pythagoreischen Bund sehr weitläufig; aber man muß sich in Acht nehmen, diese oft verunstalteten Nachrichten nicht als geschichtlich gelten zu laffen. Das Leben bes Bythagoras erscheint uns fo jundchft in ber Geschichte, burch bas Mebium ber Borftellungsweise ber ersten Jahrhunderte nach Christi Geburt, in bem Geschmade mehr ober weniger, wie das Leben Christi uns erzählt wird, auf bem Boben gemeiner Wirklichkeit, nicht in einer poetischen Welt, als ein Gemisch von vielen wunderbaren und abentheuerlichen Fabeln, als ein Zwitter von morgen- und abendländischen Borftellungen. An bas Ausgezeichnete seines Genies und seiner Lebensweise, und der Lebensweise, die er bei seinen Schülern einführte, ift geknüpft worben, daß man ihn für einen Mann gelten läßt, bei bem es nicht mit rechten Dingen zugegangen, sonbern ber ein Wundermann und ein Gesellschafter Alle die Vorstellungen der Magier, die höherer Wesen sen. Bermischungen von Unnatürlichem mit bem Natürlichen, die Myfterienframerei trüber, jammerlicher Einbilbung und bie Schwarmerei verdrehter Röpfe haben sich an ihn gefnüpft.

So verdorben als seine Lebensgeschichte ist, ebenso verdorsben wurde seine Philosophie; Alles, was der christliche Trübsinn und Allegorismus ausgeheckt hat, ist damit verdunden worden. Plato's Ausnehmung in der christlichen Zeit hat dagegen einen ganz unterschiedenen Charakter. Zahlen sind vielsach als Ausstrück von Ideen gebraucht worden; und dieß hat einerseits den Schein von Tiefstinn. Denn daß eine andere Bedeutung darin enthalten ist, als unmittelbar darin liegt, erhellt sogleich; wieviel aber darin liegt, weiß weder der, der es ausspricht, noch der, der sie zu verstehen sucht, wie z. B. beim Hereneinmaleins in Göthe's Faust. Je trüber die Gedanken werden, besto tiessinnis

ger scheinen sie; die Hauptsache ist, daß gerade das Wesentlichste, aber das Schwerste, in bestimmten Begriffen sich auszusprechen, erspart wird. So kann auch Pythagoras Philosophie, indem auch hier in den Rachrichten von ihr Bieles auf sie übertragen worden, demnach als eine ebenso dunkle und umsichere Ausgeburt trüber, slacher Köpse erscheinen. Zum Glück aber kennen wir von ihr vorzüglich die theoretisch speculative Seite und zwar aus Aristoteles und Sertus Empiricus, die sich viel damit zu thun gemacht. Obgleich spätere Pythagoreer den Aristoteles wegen seiner Darstellung verunglimpsen, so ist er doch über ein solches Verschreien erhaben; und es ist darauf keine Rücksicht zu nehment.

Es sind in spätern Zeiten eine Menge untergeschobener Schriften unter Bythagoras Ramen verbreitet gewesen; Diogesnes Laertius (VIII, 6—7) führt viele von ihm an, und andere, die ihm untergeschoben worden, weil man ihnen eine Autorität verschaffen wollte. Aber erstens haben wir keine Schriften von Bythagoras, zweitens ist es zweiselhaft, ob überhaupt welche vorshanden waren; wir haben Ansührungen derselben in dürftigen Fragmenten, aber nicht des Pythagoras, sondern der Pythagoreer. Welche Entwickelungen und Bedeutungen den ältern, und welche den neuern gehören, ist nicht bestimmt zu unterscheiden; bei Pythagoras und den ältern Pythagoreern haben die Bestimmungen indessen noch nicht die concrete Ausführung gehabt, als später.

Was die Lebensumstände des Phythagoras betrifft, so blühte er nach Diogenes Laertius (VIII, 1—3, 45) um die 60. Olympiade (540 v. Chr.): seine Geburt wird gewöhnlich in die 49. oder 50. Olympiade (584 v. Chr.), von Larcher bei Tenemann (B. I. S. 413—414) am frühesten, schon in die 43. Olympiade (43, 1, d. i. 608 v. Chr.) gesetz; er ist also ein Zeitzenosse des Thales und Anaximander. Wenn Thales' Geburt in die 38. Olympiade und die des Pythagoras in die 43. fällt, so ist Pythagoras mur 21 Jahr sünger; von Anaximander

(Dl. 42, 3) ist er entweder nur ein Baar Jahr unterschieben, oder dieser 26 Jahr älter; Anaximenes ist etwa 20 bis 25 Jahr jünger, als Pythagoras. Sein Baterland ist die Insel Samos; und er gehört daher ebenso den kleinasiatischen Griechen an, wo wir disher den Sit der Philosophie sahen. Pythagoras ist dei Herodot (IV, 93—96) als des Mnesarchus Sohn erwähnt, bei dem Jamolris in Samos als Sklave gedient habe: Jamolris sey frei geworden, habe Reichthümer erworden, sey Kürst der Geten geworden, und habe behauptet, er und die Seinigen sterden nicht: er habe eine unterirdische Wohnung erdaut, dort sich den Augen seiner Unterthanen entzogen, und sey nach vier Jahren wieder erschienen; weshalb auch die Geten an Unsterdlichkeit geglaubt hätten. Herodot meint aber, Jamolris sey wohl viel älter, als Pythagoras.

Seine Jugend brachte er am Hofe bes Polyfrates zu, unter beffen Herrschaft Samos bamals nicht nur zum Reichthum. fondern auch zu Bildung und Künften gelangt war, und in biefer glänzenden Beriode nach Herodot (III, 39) eine Flotte von hundert Schiffen besaß. Sein Bater war Runftler, ein Steinschneiber: boch weichen die Rachrichten, so wie auch über sein Baterland ab, die angeben, daß seine Familie aus Tyrrhenischer Abkunft und erst nach Buthagoras' Geburt nach Samos gezogen fen; bem sey, wie ihm wolle, ba er feine Jugend in Samos jubrachte, fo ift er bort einheimisch geworben und gehört Samos an. Er reifte früh auf bas feste Land nach Rleinasien und foll bort Thales fennen gelernt haben; von ba reiste er nach Phonicien und Aegypten, wie Jamblich (III, 13-14) in seiner Lebensbeschreibung bes Pythagoras angiebt. Mit beiben Ländern ftanden die kleinasiatischen Griechen in vielen Handels- und politischen Verbindungen; und es wird erzählt, daß er von Bolyfrates bem Könige Amasis empfohlen worden sey, ber nach Serobot (II, 154) viele Griechen in das Land jog, und Griechische

cf. Porphyr. De vita Pythag., §. 14-15; et Ritterhus. ad h. l.

Truppen und Colonien hatte. Die Erzählungen weiterer Reisen ins Innere von Asien zu den Persischen Magiern und den Insbiern scheinen ganz sabelhaft zu seyn, wiewohl das Reisen, wie jett, als ein Bildungsmittel betrachtet wurde. Da Pythagoras in wissenschaftlicher Absicht reiste, so wird von ihm erzählt, daß er in sast alle Mysterien der Griechen und Barbaren sich habe einweihen lassen und ebenso in den Orden oder die Kaste der Aegyptischen Priester ausgenommen worden sey.

Diese Musterien, die wir bei ben Griechen antreffen, und bie für ben Sit großer Weisheit gehalten worben, scheinen in ber Religion zur Religion in dem Verhältniß gestanden zu haben, wie die Lehre zum Cultus. Diefer bestand allein in Opfern und festlichen Spielen; zur Vorstellung aber, zu einem Bewußtwerben dieser Borftellungen sehen wir darin feinen Uebergang: es sen benn, baß sie als Tradition in ben Gefangen sich aufbehielten. Das Lehren felbst, ober bas gegenwärtige jum Borstellen bringen scheint ben Mysterien aufbehalten gewesen zu fenn; so jedoch, daß nicht nur, wie bei unserem Bredigen, das Borftellen, sondern auch der Körper in Anspruch genommen wurde: daß dem Menschen, von ber Zerstreuung durch die gange Umgebung, sowohl an ihm selbst bas Berlassen bes sinnlichen Bewußtsenns, als die Reinigung und Heiligung bes Körpers Von Philosophemen ift aber barin offenbar vorgestellt wurde. am allerwenigsten die Rebe; und wie wir die Freimaurerei fennen, so sind auch diese Musterien fein Geheimniß.

Den wichtigsten Einstuß auf Pythagoras hatte seine Versbindung mit der Aegyptischen Priesterkaste, nicht daß er tiese speculative Weisheit darin geschöpst hätte, sondern durch die Idee, die er darin von der Realistrung des sittlichen Bewußtseyns des Menschen saßte: das Individuum sollte auf sich besonders sehen, um innerlich und äußerlich ein würdiger Mensch zu seyn, und sich als sittliches Kunstwert zur Wirklichkeit zu bringen; ein Plan, den er nachher aussührte, und der eine ebenso interessante Ers

scheinung ist, als seine speculative Philosophie. So wie die Briefter eine besondere Art von Stand ausmachten, und bagu gebildet waren, so hatten sie auch ein eigenthümliches zur Regel gemachtes, burch bas Bange gehaltenes sittliches Leben. Aus Aegypten brachte Bythagoras also unläugbar bas Bild seines Orbens, ber ein festes Zusammenleben zur wiffenschaftlichen und fittlichen Bilbung war, bie bas gange Leben fortbauerte, fah damals Aegypten als ein hochgebildetes Land an, und es war es gegen Griechenland; es zeigt sich bieß schon in bem Rastenunterschiebe, welcher eine Theilung ber großen Geschäftezweige, wie bes Technischen, Wiffenschaftlichen, Religiösen u. f. f., unter ben Menschen voraus fett. Sonft aber muß man große wiffenschaftliche Kenntnisse nicht bei ben Aegyptern suchen, noch glauben, daß Bythagoras feine Wissenschaft da hergeholt habe; Aristoteles (Metaph. 1.) fagt nur, daß "in Aegypten bie mathematischen Wissenschaften zuerst entstanden, denn dort habe das Bolk der Priefter Duße gehabt." 1

Bythagoras hielt sich lange Zeit in Alegypten auf, und fehrte von da nach Samos gurud; er fand in seinem Baterlande aber die inneren Staatsverhältniffe unterdeffen verwirrt, und ver-Nach Herodots Bericht (III. 45-47.) ließ es bald wieder. hatte Polyfrates, nicht als Tyrann, viele Burger aus Samos verbannt, welche bei ben Lacedamoniern Unterftützung gefucht und gefunden, und einen Bürgerfrieg entzündet hatten. Früher gaben die Spartaner biefe Bulfe: benn biefen verbankte man überhaupt, wie Thucydides (I. 18.) erwähnt, die Aushebung ber herrschaft Einzelner und die Burudgabe ber öffentlichen Bewalt an bas Bolf; später thaten fie bas Gegentheil, hoben Des mofratien auf, und führten Aristofratien ein. Buthagoras' Familie war nothwendig auch in diese unangenehmen Verhältnisse verwickelt; und ein solcher Zustand bes bürgerlichen Kriegs war nicht für Pythagoras, ber fein Interesse am politischen Leben

f. Porphyr. De vita Pyth. 6; Jamblich. De vita Pyth. XXIX. 158.

mehr nahm, und in ihm einen ungünstigen Boben für seine Pläne sah. Er bereiste Griechenland, und begab sich von da nach Italien, in dessen unterem Theile Griechische Colonien aus verschiedenen Völkerschaften und verschiedenen Veranlassungen sich angesiedelt hatten, und als eine Menge handeltreibender, mächtiger, an Bolf und vielsachem Besitz reicher Städte blühten.

In Kroton hat er sich niedergelassen, und ist selbstständig und für sich aufgetreten, weber als ein Staatsmann ober Rrieger, noch als ein politischer Gefetgeber bes Bolts über seine äußeren Berhaltniffe; fondern als öffentlicher Boltslehrer mit ber Bestimmung, daß seine Lehre sich nicht nur mit der Ueberzeugung begnügt, sondern auch das ganze fittliche Leben ber Individuen einrichtet. Diogenes Laertius fagt, er habe fich zuerst ben Ramen φιλόσοφος statt σοφός gegeben; und man nennt bieß Bescheibenheit, als ob er bamit nur ausgesprochen, nicht bie Weisheit zu besitzen, sondern nur nach ihr zu streben, als nach einem Ziele, was unerreichbar ift. 1 Dopog hieß aber zugleich ein weiser Mann, ber auch praktisch ift, jedoch nicht nur für sich; benn bazu braucht es keiner Weisheit, indem jeder redliche, fittliche Mann thut, was feinen Berhaltniffen gemäß ift. So hat quidoopog besonders den Gegensat von der Theilnahme am Braktischen, b. h. an öffentlichen Staatsangelegenheiten. Bhilosophie ist also nicht Liebe zur Weisheit, als zu Etwas, bas man fich begabe zu befiten; sie ift feine unerfüllte Luft bazu. Ochooog heißt: ber ein Verhältniß zur Weisheit als Gegenftanb hat; dieß Verhältniß ist Rachbenken, nicht blokes Sepn. sonbern so bag man fich auch in Gebanken bamit beschäftigt. Einer, ber ben Wein liebt (wiloivog), ist freilich von einem, ber bes Beins voll ift, einem Betrunkenen, zu unterscheiben. Bezeichnet benn aber oldolvog etwa nur ein eitles Streben nach Wein?

Was Pythagoras in Italien veranstaltet und bewirft hat,
Diog. Laërt. I. 12; VIII. 8; Jamblich. VIII. 44; XII. 58.

wird uns besonders durch spätere Lobredner mehr, als durch Geschichtschreiber berichtet. So werben in der Geschichte des Pythagoras von Malchus (dieß war der sprische Rame des Borphyrius) sonderbare Dinge erzählt; und es ift bei ben Reuplatonifern dieser Contraft, ber zwischen ihrer tiefen Ginsicht und ihrem Wunderglauben vorkommt, auffallend. Wenn nämlich die späteren Biographen des Pythagoras vorher schon eine Menge Wunderdinge erzählen, so häufen sie nun bei seiner Erscheinung in Italien noch mehrere auf ihn. Es scheint, daß sie ihn, wie nachher den Apollonius von Thane, Christus entgegenzuseben bemüht waren. Dem die Bunber, welche sie von ihm ergablen, scheinen sich zum Theil auf bie neutestamentarischen, als eine Berbefferung, zu beziehen; und fie find jum Theil sehr abgeschmadt. So & B. laffen ste ibn in Italien gleich mit einem Wunder auftreten: Als er bei Kroton am Tarentinischen Meerbufen ans Land gestiegen, habe er auf bem Wege nach ber Stadt Fischer angetroffen, bie nichts gefangen. Er habe ihnen geheißen, ihr Net von Reuem zu giehen, und habe ihnen vorausgesagt, welche Anzahl von Fischen darin fenn würde. Die Fischer in Berwunderung über biese Boraussagung butten ihm bagegen versprochen, wenn fie eintreffen würde, ihm zu thun, was er mir immer verlange. Es fen . eingetroffen, und Brihagoras habe bann bieß verlangt, daß ste fle wieder lebend ins Meer würfen; benn die Bythagoreer aßen fein Fleisch. Und als Wunder, bas babei Statt gefunden, wird noch dieß erzählt, daß teiner ber Fische, während sie außer dem Waffer waren, beim Zählen crepitt fey. Dieß ist ber Styl biefer Wunder; und von dieser albernen Art find die Geschichten. mit benen feine Lebensbefchreiber fein Leben anfüllen. Sie laffen ihn alsdann einen folchen allgemeinen Einbrud auf die Gemüs ther ber Italier machen, bag alle Stäbte ihre schwelgenden und verborbenen Sitten befferten, und die Tyrannen theils ihre Bewalt selbst niederlegten, theils vertrieben wurden. Sie begehen babei aber wieder solche historische Unrichtigkeiten, daß fie g. B.

ben Charondas und Zaleukus zu seinen Schülern machen, welche lange vor Pythagoras lebten: ebenso die Vertreibung und ben Tod des Tyrannen Phalaris ihm und seiner Wirkung zusschreiben ! u. s. w.

Abgesondert von diesen Kabeln bleibt als historische Wahrheit die große Wirkung, die er überhaupt burch die Stiftung einer Schule hervorgebracht, und ber machtige Einfluß feines Orbens auf die meiften italifch griechischen Staaten, ober vielmehr die Beherrschung berfelben durch diesen Orden, bie sich sehr lange Zeit erhalten hat. Es wird von ihm er= gählt, daß er ein fehr schöner Mann und von majestätischem Ansehen gewesen, das sogleich ebenso sehr einnahm, als Ehrfurcht Mit dieser natürlichen Würde, edlen Sitten und bem besonnenen Anstande ber Haltung verband er noch äußerliche Besonderheiten, wodurch er als ein eigenes geheimnisvolles Wefen erschien: er trug eine weiße, leinene Kleidung, und enthielt sich von dem Genuffe gewiffer Speisen. 2 Besondere Personlichkeit überhaupt, so wie Aeußerlichkeit in der Tracht und dergleichen. find in neuern Zeiten nicht mehr so wichtig; man läßt sich burch die allgemeine Gewohnheit, burch die Mode bestimmen, weil es an und für sich außerlich und gleichgültig ift, hierin nicht eigenen Willen ju haben: sondern man giebt dieß Zufällige ber Zufälligkeit Preis, und folgt nur biefer außern Erscheinung ber Bernünftigfeit als im Meußern, die eben in der Gleichheit und Allgemeinheit besteht. Bu biefer außern Perfonlichkeit kam noch große Beredtstumfeit, und tiefe Einsichten die er nicht nur feinen einzelnen Freunden mitzutheilen anfing; sondern er ging darauf aus, eine allgemeine Wirkung auf die öffentliche Bildung hervorznbringen, sowohl in Ansehung ber Einsichten, als ber ganzen Le-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Porphyr. De vita Pyth. 25, 21—22; Jamblich. De vita Pyth. 36; VII. 33—34; XXXII. 220—222.

Diog. Laërt. VIII. 11. Porphyr., 18-20; Jamblich. II. 9-10. XXIV., 108-109; Menag. et Casaub. ad Diog. Laert. VIII. 19.

bensweise und Sittlichkeit. Er unterrichtete seine Freunde nicht bloß, sondern vereinigte sie zu einem besondern Leben, um sie zu besondern Personen, zu Geschicklichkeit in Geschäften und zur Sittlichkeit zu bilden. Das Institut des Pythagoras erwuchs zu einem Bunde, der den ganzen Menschen und das ganze Lesben umfaßte: wie er selbst ein ausgearbeitetes Kunstwerk, eine würdige plastische Natur war.

Ueber bie Einrichtungen feiner Gefellschaft haben wir von Spätern, besonders von den Neuplatonifern, Beschreibungen, Die vornehmlich für die Gesetze weitläufig find. Die Gesellschaft hatte im Ganzen ben Charafter eines freiwilligen Priefter- ober Monchborden neuerer Beit. Der, welcher aufgenommen seyn wollte, wurde in Ansehung seiner Bildung und burch Uebungen feines Gehorsams geprüft; auch wurden Erfundigungen über sein Betragen, feine Neigungen und Geschäfte eingezogen. Die Glieber wurden einer befondern Erziehung unterworfen, wobei ein Unterschied zwischen den Aufgenommenen gemacht wurde, indem fie fich in Exoterifer und Esoterifer theilten: biese waren in das Höchste ber Wiffenschaft eingeweiht, und ba politische Blane bem Orben nicht fremd waren, so waren sie auch in politischer Thatigkeit; jene hatten ein Noviziat von 5 Jahren zu bestehen. Sein Bermögen mußte jeber bem Orben übergeben, erhielt es jeboch beim Rücktritt wieder; in dieser Lernzeit wurde Stillschweis gen auferlegt (exemv9ia). 1

Diese Pflicht, das Geschwätzurückzuhalten, kann man übershaupt sagen, ist eine wesentliche Bedingung für jede Bildung und jedes Lernen; man muß damit ansangen, Gedanken Anderer auffassen zu können und auf eigene Borstellungen Berzicht zu leisten. Man pflegt zu sagen, daß der Verstand durch Fragen, Einwensdungen und Antworten u. s. f. ausgebildet werde; in der That wird er aber hierdurch nicht gebildet, sondern äußerlich gemacht.

Porphyr. 37; Jamblich. XVII. 71—74; XVIII. 80—82; XXVIII.
 150; XX. 94—95; Diog. Laërt. VIII. 10.

Die Innerlichkeit bes Menschen wird in ber Bilbung erworben und erweitert; baburch, daß er schweigend an fich halt, wird er nicht armer an Gebanken und an Lebhaftigkeit bes Geiftes. erlernt vielmehr baburch bie Fähigkeit aufzufaffen, und erwirbt bie Einsicht, daß seine Einfälle und Einwendungen nichts taugen; und badurch daß die Einsicht wächft, daß folche Einfälle nichts taugen, gewöhnt er sich ab, sie zu haben. Daß nun von Bythagoras biefe Abscheidung ber in ber Borbereitung Begriffenen und der Eingeweihten, so wie dieß Schweigen besonders berichtet wird, scheint allerdings barauf hinzubeuten, daß in feiner Gefellschaft Beibes förmlicher gewesen, nicht so wie die ummittelbare Natur ber Sache es nur mit sich bringt und im Einzelnen von felbst ergiebt, ohne ein besonderes Gefetz und ein allgemeis nes Daraufhalten. Allein hierüber ift wichtig zu bemerken, daß Pythagoras als ber erfte allgemeine Bolkslehrer in Griechenland angesehen werben fann, ber bas Lehren von Wiffenschaften eingeführt hat; weder Thales, ber früher ift, als er, noch sein Zeitgenoffe Anarimander haben wiffenschaftlich gelchrt, sondern nur ihre Ibeen Freunden mitgetheilt. Es waren überhaupt feine Wiffenschaften vorhanden, weder eine Philosophie, noch Mathematik, noch Jurisprubenz, noch fonst irgend eine: sondern nur einzelne Sate und Kenntniffe bavon ba. Was gelehrt wurde, war, bie Waffen zu führen, Philosopheme, Mufik, Homers ober Sefiodus' Lieder singen, Gefänge vom Dreifuß u. f. f., ober andere Künste; bieß wird auf ganz andere Weise beigebracht. nun erzählt wurde, Bythagoras hat das Lehren der Wiffenschaften unter einem wiffenschaftlich ungebilbeten, aber sonft nicht ftumpfen, sondern vielmehr höchst munteren, natürlich gebilbeten und geschwätzigen Volke, wie die Griechen waren, eingeführt, so würden, insofern bie außerlichen Umftande biefes Lehrens angegeben werben follten, die nicht fehlen: a) baß er unter benen, bie noch gar nicht wußten, wie es beim Lehren einer Wiffenschaft zugeht, ben Unterschied mache, baß, die erst anfangen, von

bem ausgeschloffen waren, was benen, bie schon weiter finb, noch mitgetheilt wurde; und B) daß sie die unwiffenschaftliche Art über solche Gegenstände zu sprechen, ihr Geschwäße, sehn laffen, und die Wiffenschaft erft aufnehmen müßten. Daß aber barum theils die Sache förmlicher erschien, theils förmlicher gemacht werben mußte, ift ebenso wegen bes Ungewohnten nothwendig: schon baburch, weil bes Bythagoras Buhörer nicht nur eine große Menge waren, die eine bestimmte Form und Ordnung nothwendig machte, sondern sie auch überhaupt fortbauernd zusammenlebten. Bei Buthagoras war fo eine besondere Form natürlich, weil bas allererfte Mal ein Lehrer in Griechenland eine Totalität beabsichtete, ein neues Princip burch Bilbung ber Intelligenz, bes Gemuthe und bes Willens. So hatte bieß Zusammenleben nicht nur die Seite bes Unterrichts und ber Uebung für außerliche Fertigkeiten ober Geschicklichkeiten, sondern auch die der fittliden Bildung bes prattifchen Menfchen. Es erscheint nun aber eben und ist ober wird Alles förmlich, was sich aufs Moralische bezieht, ober vielmehr infofern es mit Bewußtsepn in diefer Beziehung gedacht wird; benn förmlich ist etwas Allgemeines, bas bem Individuum entgegengesett ift. Besonders erscheint es so bem. welcher bas Allgemeine und Einzelne vergleicht und mit Bewußtsenn über Beides restectirt; aber bieser Unterschied verschwindet für den darin Lebenden, welchem es Sitte ift.

Man hat endlich genaue und aussührliche Beschreibungen von der äußerlichen Lebendart, welche die Pythagoreer in ihrem Zusammenleben beobachteten, von ihren Uebungen u. s. f.; Vieles hiervon aber verdankt man den Vorstellungen Späterer. In der Verbindung war ein ganz regelmäßiges Leben eingeführt. Zuerst wird uns dieß berichtet, daß sie sich durch gleiche Kleidung, die weiß leinene des Pythagoras, auszeichneten. Sie hatten eine sehr bestimmte Tagesordnung, wo sede Stunde ihre Arbeit hatte: des Morgens gleich nach dem Aussiehen war ihnen auserlegt, die Geschichte des vorhergehenden Tages sich ins Gedächtuiß zu rus

fen, indem, was in bem Tage zu thun ift, mit dem des gestrigen eng zusammenhängt; ebenso wurde die häufige Reflexion über fich felbst als Abendgeschäft zur Pflicht gemacht, um was den Tag über gethan, zu prufen, ob es Recht ober Unrecht fen. 1 Bilbung ift nicht die Eitelkeit, auf sich so fehr feine Aufmerksamfeit zu richten und sich mit fich als Individuum zu beschäftigen: sondern die Selbstvergeffenheit, sich in die Sache und das Alligemeine zu vertiefen; nur biese Besonnenheit über die Sache selbst ift nothwendig, wogegen jene gefährliche, unnübe Aengftlichkeit bie Freiheit benimmt. Auch hatten fie aus Homer und Befiod auswendig zu lernen: bes Morgens, so wie häufig ben Tag über, beschäftigten fie sich mit Musik, einem ber hauptgegenstände bes Griechischen Unterrichts und ber Griechischen Bildung überhaupt; ebenso waren die gymnastischen Uebungen im Ringen, Laufen, Werfen und bergleichen regelmäßig bei ihnen eingeführt. speisten gemeinschaftlich, und auch hier hatten fie Besonderheiten, boch sind auch hierüber die Nachrichten verschieden: Sonig und Brod werben als ihre Hauptspeisen angegeben, und Waffer als bas vorzüglichste, ja einzige Getrant; ebenso sollen sie sich ber Fleischspeisen ganglich enthalten haben, womit die Seelenwanderung in Berbindung gebracht wird: auch unter ben vegetabilischen Nahrungsmitteln einen Unterschied gemacht, und g. B. Bohnen Wegen diefer Verehrung ber Bohnen sind verboten haben. fie vielfach verspottet worden; bennoch hatten, bei ber folgenden Zerstörung bes politischen Bundes, mehrere Pythagoreer, verfolgt, sich lieber töbten laffen, als einen Bohnenacker zu verlegen. 2

Der Orben, die eigentliche sittliche Bilbung selbst, der Umgang der Männer, bestand jedoch nicht lange; benn noch zu Phy-

Jamblich. XXI, 100; XXIX, 165; Diog. Laërt. VIII, 22; Porphyr. 40.

Porphyr. 32—34; Jamblich. XXIX, 163—164; XX, 96; XXI, 97; XXIV, 107; Diog. Laërt. VIII, 19, 24, 39.

thagoras' Lebzeiten soll fich bas Schickfal seines Bundes entwidelt haben, indem er Feinde gefunden hat, welche ihn gewaltsam zertrümmerten. Er habe, sagt man, den Neid auf sich gezogen, und wurde beschuldigt, daß er noch Anderes dabei bente, als er meine, also eine arrière-pensée habe; bas Wesen Dieses Zusammenhangs ift in ber That, daß das Individuum seiner Stadt nicht gang, sondern noch einem Andern angehört. In biefer Katastrophe foll Pythagoras felbst, bei Tennemann (Bd. I, S. 414), in ber 69. Olymp. (504 v. Chr.) ben Tob in einem Aufftande bes Bolfes gegen biefe Aristofraten gefunden haben: boch ist es ungewiß, ob in Rroton ober Metapont, ober ob er in einem Kriege ber Sprakufaner mit ben Agrigentinern umge-Auch über bas Alter bes Pothagoras ift viel Streit, indem es theils auf 80, theils auf 104 Jahre angegeben wird. 1 Uebrigens hat der Verein der Pythagoreischen Schule, die Freundschaft ber Mitglieber und ber Zusammenhang ber Bildung sich gwar noch bis in spätere Zeiten erhalten, aber nicht in ber Formlichkeit eines Bundes, indem bas Aeußere untergehen mußte; bie Beschichte Großgriechenlands ift uns überhaupt weniger befannt, boch sehen wir noch zu Blato's 2 Beiten Bythagoreer an ber Spike von Staaten, ober als eine politische Macht auftreten.

Die Pythagoreische Gesellschaft hatte keinen Zusammenhang mit dem Griechischen öffentlichen und religiösen Leben, und konnte darum nicht von langem Bestande seyn; in Aegypten und Asien ist Absonderung und Einsluß der Priester zu Hause, das freie Griechenland konnte aber diese Orientalische Kastenabsonderung nicht gewähren lassen. Freiheit ist hier das Princip des Staats-lebens, jedoch so, daß sie noch nicht als Princip der rechtlichen und privatrechtlichen Verhältnisse bestimmt ist. Bei uns ist das Individuum frei, weil alle vor dem Gesetz gleich sind; dabei kann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diog. Laert. VIII. 39—40; Jamblichus, XXXV, 248—264; Porphyrius, 54—59; Anonym. De vita Pyth. (apud Photium), 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Platon. Timaeum, p. 20, Steph. (p. 8. ed. Bekk.) Ecfd. b. Bbil. 2. Aufl. 15

Die Verschiedenheit ber Sitten, bes politischen Berhaltniffes und ber Ansichten bestehen, und muß es sogar in organischen Staa-In bem bemofratischen Griechenland hingegen mußte auch bie Sitte, die außere Lebensweise fich in einer Bleichheit erhalten, und ber Stempel ber Bleichheit biefen weitern Rreisen aufgebruckt bleiben; diese Ausnahme ber Bythagbreet, die nicht als freie Bürger befchließen konnten, fonbern von ben Planen und 3weden einer Berbindung abhängig waren, und ein gefchloffenes religioses Leben führten, hatte so in Griechenland keinen Blat. Iwar ben Eumolviben gehörte die Bewahrung ber Mysterien, anderer besonderer Gottesdienst sonstigen Familien an: aber nicht als einer im volitischen Sinne festgesetzen Rafte, sondern fie find, wie die Briefter überhaupt, politische Manner, Burger, wie Anbere gewesen; noch war, wie bei ben Christen, die Ausscheidung bes Religiöfen zu biefem Ertrem bes Monchthums getrieben. Im gemeinfamen Staatsleben ber Grieden tonnen Reine auftommen ober es aushalten, die besondere Brincipien, sogar Beheimuiffe, und in außerlicher Lebenbart und Kleidung Unterschiebe haben: sondern es ist eine offene Vereinigung und Auszeichnung, die im Gemeinsamen ber Brincipien und ber Lebensweise fteht; benn ob etwas gut fürs Gemeinwohl, oder gegen bas Gemeinwohl, murbe gemeinsam und offen von ihnen berathen. Die Griechen find über befondere Rleidung, beständige Gewohnheiten des Waschens, Aufftebens, ber Uebung in Musik, Ausscheidung reiner und unreiner Speisen hinaus; dieß ist theils Sache des besondern Individuums. seiner einzelnen Freiheit, ohne gemeinsamen 3wed, theils für Jeben eine allgemeine Möglichkeit und Sitte.

Die Hauptsache ist für uns die Pythagoreische Philossophie, nicht sowohl des Pythagoras, als der Pythagoreer, wie Aristoteles und Sertus sprechen; Beides ist allerdings zu untersscheiden, und aus der Vergleichung dessen, was für Pythagoreische Lebre ausgegeben wird, erhellen sogleich mancherlei Abweischungen und Verschiedenheiten, wie wir sehen werden. Plato

wird die Schuld beigemeffen, die Preshagoreische Philosophie durch Aufnehmen von Buthagoreischem in feine Philosophie verborben zu haben; aber die Pythagoreische Philosophie hat selbst weiterbin eine Fortbildung erlangt, die fie nicht ließ, wie fie zuerst war. Biele Rachfolger bes Bythagoras werben historisch genannt, die diese oder jene Bestimmung gemacht haben, wie Alkmaon, Philolaus; und vielen andern Darftellungen fieht man das Ginfache, Unausgebildete an gegen die weitere Entwicklung, worin ber Gebanke mächtig und bestimmter hervortritt. Auf das Ges schichtliche dieses Unterschiedes brauchen wir jedoch nicht weiter einzugehen, sondern wir können nur die Pythagoreische Bhilosophie überhaupt betrachten: ebenso ist das abzuschneiden, was offenbar den Neuplatonikern und Neuphthagoreern gehört; und hierzu haben wir Quellen, die früher find, als biefe Beriode, nämlich die ausführlichen Darstellungen, die wir bei Aristoteles und Sertus finden.

Die Pythagoretsche Philosophie macht ben Uebergang von ber realistischen zur Intellectual-Philosophie. Die Jonier sagten, das Wesen, das Princip ist ein materiell Bestimmtes. Die nächste Bestimmung ist: a) daß das Absolute nicht in natürsticher Form gesaßt werde, sondern in einer Gedankenbestimmung;  $\theta$ ) dann müssen jetzt die Bestimmungen gesetzt werden, während das Erste das ganz Unbestimmte war. Dieses Beides hat die Pythagoreische Philosophie gethan.

1. Das Alte also, der einsache Hauptsat der Bythagoreisichen Philosophie bei Aristoteles (Metaph. I, 5) ist, "daß die Zahl das Wesen aller Dinge, und die Organisation des Universums überhaupt in seinen Bestimmungen ein harmonisches System von Jahlen und deren Verhältnissen ist." In welcher Bedeutung ist dieser Satz zu nehmen? Die Grundbestimmung der Zahl ist, ein Maß zu seyn: wenn wir nun sagen, Alles ist quantitativ ober qualitativ bestimmt, so ist die Größe und das Maß nur so Eine Seite ober Eigenschaft, die in allen Dingen vor-

15\*

tommt; der Sinn aber ist hier, daß die Zahl selbst das Wesen und die Substanz der Dinge, nicht ihre blose Korm sey. Hiers bei erscheint uns zunächst verwundersam die Kühnheit einer solschen Rede, die Alles, was der Borstellung als wesenhaft und wahr gilt, auf einmal so niederschlägt, und das sinnliche Wesen vertigt, und es zum Wesen des Gedankens macht. Das Wesen wird als unsinnlich ausgedrückt; und so etwas dem Sinnlichen, der sonstigen Borstellung ganz Heterogenes zur Substanz und zum wahrhaften Seyn erhoben und ausgesprochen. Ehen damit aber ist die Nothwendigkeit geset, die Jahl selbst sowohl zum Begrisse zu machen, als die Bewegung ihrer Einheit mit dem Seyenden dazzustellen; denn unmittelbar Eins mit dem Begrisserscheint die Zahl uns nicht.

Obwohl nun zwar bieses Princip für uns etwas Bizarres und Desperates hat, so liegt doch barin, bag bie Bahl bas nicht bloß Sinnliche ift; bann bringt fie sogleich bie Bestimmung, bie allgemeinen Unterschiebe und Gegensätze mit fich. Darüber has ben die Alten ein fehr gutes Bewußtseyn gehabt. Aristoteles (Metaph. I, 6) führt aus Blato an: "er habe angegeben, daß bas Mathematische ber Dinge sich außerhalb bes bloß Sinnliden und ber Ibeen befinde, zwischen Beiben; es sen vom Sinnlichen verschieden, badurch, daß es ewig und unveränderlich sen; . von den Ideen seh es badurch unterschieden, daß es Vielheit enthalte und sich beshalb einander ähnlich und gleich sehn könne, bie Ibee aber jebe für sich nur Eines fen." Die Bahl ift namlich wiederholbar; sie ift also nicht sinnlich, aber auch noch nicht In dem Leben des Pythagoras von Malchus der Gebanke. (46-47) wird dieß noch näher angegeben: "Pythagoras trug bie Bhilosophie auf eine Weise vor, um ben Gedanken von feiner Fessel zu lösen. Dhne ben Gebanken ift nichts Wahres zu erfennen und zu wiffen; ber Gebanke hort und fieht Alles in fich selbst, bas Andere ist lahm und blind. Bur Erreichung seines 3weckes bedient sich Pythagoras des Mathematischen, weil dieß

in der Mitte zwischen dem Sinnlichen und Gedanken steht, als Form der Borübung zu dem, was an und für sich ist." Ferner führt Malchus (48, 53) eine Stelle aus einem Frühern, Mosderatus, an: "Beil die Pythagoreet das Absolute und die ersten Principien nicht deutlich durch Gedanken ausdrücken konnten, so geriethen sie auf die Zahlen, das Mathematische, weil sich so die Bestimmungen leicht angeben lassen; Z. B. die Gleichheit als das Princip des Eins, die Ungleichheit als Zwetheit. "Diese Lehr-weise durch die Zahl, weil es die erste Philosophie war, ist ausgelösscht, um des Räthsels willen, das sie enthält; Plato, Speusspp, Aristoteles u. s. f. haben dann den Pythagoreern durch leichte Anwendung die Früchte gestohlen." In diesen Stellen ist ein vollkommenes Bewußtseyn über die Zahl vorhanden.

Das Rathselhafte ber Bestimmung burch bie Bahl ift bie Die arithmetischen Bahlen entsprechen Gebankenbes ftimmungen, benn bie Bahl hat bas Eins jum Elemente und Brincipe; das Eins ift aber eine Kategorie bes Fürsichseyns, bes fo mit fich Ibentischen, daß es alles Andere aus fich ausschließt und gleichgültig gegen Anderes ift. Die weiteren Bestimmungen ber Bahl find nur Zusammensetzungen, Wieberholungen bes Eins, welches barin immer fest und ein Aeußerliches bleibt; die Bahl ift also die tobtefte, begrifflosefte Continuität, ein ganz äußerlicher mechanischer Fortgang, der ohne Nothwenbigkeit ist. Die Zahl ist so nicht unmittelbar Begriff, sondern nur ein Anfang von Bedanke, aber in der schlechteften Weise: ber Begriff in feiner höchsten Aeußerlichkeit, in ber Weise bes Quantitativen, bes gleichgültigen Unterschiebes; bas Eins hat insofern sowohl bas Princip bes Gebankens, als noch bas ber Materialität ober die Bestimmung bes Sinnlichen in sich. Daß etwas die Form des Begriffs habe, muß es unmittelbar an ihm felbst, als bestimmt, sich auf sein Gegentheil beziehen, wie z. B. das Positive und das Negative; in biefer einfachen Bewegung bes Begriffs ift die Idealität ber Unterschiede, die Negation des Selbst=

ständigen die Hauptbestimmung. Dagegen in der Zahl Drei z. B. sind immer drei Einzelne, deren jedes selbstständig; und dieß ist das Mangelhaste und Räthselhaste. Da nun die Natur des Begriffs das Innerliche ist, so sind die Zahlen das Untauglichste, Begriffsbestimmungen auszudrücken.

In bieser gleichgültigen Beise nahmen nun die Pythagoreer bie Bahlen nicht, sonbern als Begriff: "Benigstens fagen fie, daß die Erscheinungen aus einfachen Elementen bestehen muffen, und es der Natur der Sache zuwider ware, wenn das Brincip des Universums der finnlichen Erscheinung angehörte. Die Elemente und Brincipien seben also nicht nur unfinnlich und unfichtbar, sondern überhaupt unförperlich." 1 Bie fie aber barauf gefommen, die Bahlen jum Uribefen ober abfoluten Begriffe gu machen, erhellt näher aus bem, was Aristoteles in seiner Metaphysik (1, 5) barüber fagt, obgleich er hier fürzer ist, indem er sich darauf beruft, daß er anderwarts (f. unten S. 233.) davon gespros chen: "Sie haben nämlich in ben Bahlen viel mehr Aehnlichkeiten mit bem, was ift und was geschieht, zu sehen geglaubt, als in Keuer, Waffer, Erbe; weil die Berechtigfeit eine gemiffe Gigenschaft ber Zahlen ist (volordi nágog), ebenso (volordi) bie Seele, ber Berftand, eine andere die gute Gelegenheit und so weiter. Beil fie ferner von dem, was harmonisch ift, die Eigenschaften und Berhältnisse in den Zahlen gesehen, und weil die Zahlen das Erste in allen natürlichen Dingen seven: so haben sie die Zahlen als Die Elemente von Allem betrachtet, und ben ganzen himmel als eine Harmonie und Zahl." Es zeigt fich bei ben Pythagoreern das Bedürfniß der Einen bleibenden allgemeinen Idee als einer Gebankenbestimmung. Aristoteles (Met. XIII, 4) von den Ideen sprechend, fagt baber: "Rach Beraklit fließt alles Sinnliche, also könne nicht eine Wiffenschaft bes Sinnlichen senn; aus bieser Ueberzeugung entsprang die Ideenlehre. Sofrates ift ber Erfte gewesen, ber burch Inductionen bas Allgemeine bestimmte: bie

<sup>1</sup> Sext. Pyrrh. Hyp. III, 18, §. 152; adv. Math. X, §. 250-251.

Pythagoreer vorher berührten nur Weniges, wovon sie die Begriffe auf Jahlen zurücksührten: z. B. was gute Gelegenheit, oder Recht, oder Ehe sep." An diesem Inhalt selbst ist nicht zu erkennen, welches Interesse er haben kann; das Einzige, was uns für die Pythagoreer Noth thut, ist, die Spuren der Idee zu erkennen, in welchen ein Fortschritt enthalten ist.

Dieß ist bas gang Allgemeine ber Bythagoreischen Philosophie; das Nähere, die Bestimmungen oder die allgemeine Bedeutung, haben wir nun zu betrachten. Theils erscheinen in dem Phthagoreischen Spfteme bie Bahlen felbft mit Kategorien verbunden, nämlich junachft überhaupt als die Gedankenbestimmungen der Einheit, des Gegensatges und ber Einheit biefer beiben Momente; theils gaben die Bythagoreer gleich Anfangs von ber Zahl überhaupt allgemeine ibeelle Bestimmungen als Brincipien an, und erkannten, wie Aristoteles (Metanh. 1. 5) bemerkt, als absolute Brincipien ber Dinge nicht sowohl die unmittelbaren Bablen in ihrem arithmetischen Unterschiede, als vielmehr die Principien ber Bahl, b. i. beren Begriffounterschiebe. Die erste Bestimmung ift die Einheit überhaupt, die andere die Zweiheit ober ber Gegensat. Es ist außerst wichtig, die unendliche Mannigfaltigkeit ber Formen und Bestimmungen ber Endlichfeit auf ihre allgemeinen Gedanken gurudzuführen, als die einfachsten Principien aller Bestimmung; bas find nicht Unterschiede ber Dinge von einander, sondern in sich allgemeine wesentliche Empirische Gegenstände unterscheiden sich durch außerliche Gestalt, dieß Stud Papier von einem andern, Schattirung von Karbe, Menschen burch Unterschiede bes Temperaments, ber Individualität. Aber diese Bestimmungen sind feine wesentlichen Unterschiede, sie sind wohl wesentlich für die bestimmte Besonderheit dieser Dinge; aber diese ganze bestimmte Besonderheit ist keine an und für sich wesentliche Eristeng: sondern nur das Allgemeine ist das sich Erhaltende, Substantielle. Diese erften Bestimmungen, wie Ginheit, Bielheit, Gegensat u. f. f. aufausuchen, damit hat Bythagoras den Anfang gemacht; sie find

bei ihm meist Zahlen; die Pythagoreer sind aber nicht dabei stehen geblieben: sondern haben ihnen concretere Bestimmungen gegeben, welche vornehmlich den Spätern angehören. Nothwendigkeit des Fortgangs, Beweisen ist hier nicht zu suchen; das Begreisen, die Entwickelung der Zweiheit aus der Einheit sehlt. Die allgemeinen Bestimmungen werden nur auf ganz dogmatische Weise gesunden und festgesett; so sind es trockene, processose, nicht dialektische, sondern ruhende Bestimmungen.

a. Die Bythagoreer fagen, ber erfte einfache Begriff ift die Einheit (μονάς): nicht bas biscrete, viele, arithmetische Eins; sonbern bie Ibentität, als Continuität und Positivität, bas ganz allgemeine Wefen. Sie fagen ferner, nach Sextus (adv. Math. X, 260-261): "Alle Bahlen fallen felbst unter ben Begriff bes Gins; benn bie 3weiheit ift Eine Zweiheit, und die Dreiheit ebenso ein Eins, bie Zehnzahl aber bas Eine Haupt ber Zahlen. Dieß bewog ben Pythagoras, die Einheit als das Princip aller Dinge zu behaupten, indem durch Theilnahme an ihr jedes eins genannt werde." D. h. die reine Betrachtung des Ansichseyns eines Dinges ift das Eins, dieß Sichselbstgleichseyn; nach allem Andern ift es nicht an sich, sondern Beziehung auf Anderes. Die Dinge find aber weit mehr bestimmt, als nur dieß trockene Eins zu seyn. Dieß merkwürdige Berhaltniß nun bes gang abstracten Gins zur concreten Eriftenz ber Dinge haben bie Bythagoreer burch "Rachahmung" (μίμησις) ausgedrückt. Diefelbe Schwierigkeit, auf Die sie hier stießen, findet sich auch bei den Ideen des Blato; ba fie als die Gattungen bem Concreten gegenüberstehen, so ift natürlich die Beziehung des Concreten auf das Allgemeine ein wichtiger Punkt. Aristoteles (Metaph. I, 6) schreibt ben Ausbruck Theilnahme (µé&efig) bem Plato zu, ber bamit ben Bythagoreischen Ausbruck Nachahmung vertauscht habe. mung ift ein bilblicher, findlicher, ungebilbeter Ausbruck für bas Berhältniß; Theilnahme ift allerdings schon bestimmter. Aristoteles fagt mit Recht, daß Beibes ungenügend fen, Plato habe hier auch nicht weiter entwidelt, sondern nur einen anderen Namen substituirt: "Zu sagen, die Ideen seyen Urbilder und die anderen Dinge hätten an ihnen Theil, ist ein leeres Gerede und eine poetische Metapher; denn was ist das Thätige, das auf die Ideen schaut?" (Metaph. 1, 9). Nachahmung und Theilnahme sind nichts weiter, wie andere Namen für Beziehung; Namen geben ist leicht, ein Anderes aber ist das Begreisen.

b. Das Nächste ist der Gegensat, die Zweiheit (dvág), der Unterschied, das Besondere; diese Bestimmungen gelten noch jest in. der Philosophie, Phthagoras hat sie nur zuerst zum Bewustseyn gebracht. Wie nun diese Einheit sich zur Vielheit, oder diese Sichselbstgleichheit zum Andersseyn verhalte, hierüber werden dann verschiedene Wendungen möglich; und die Phthagoreer haben sich auch verschiedentlich über die Formen, die dieser erste Gegensat annimmt, ausgedrückt.

a. Sie haben, nach Aristoteles (Met. 1, 5), gesagt: "Die Elemente der Zahl sind das Gerade und Ungerade, dieß als das Begrenzte" (oder Princip der Begrenzung), "jenes als das Undergrenzte; so daß das Eins selbst aus Beiden, und dann aus diesem die Zahl sey." Die Elemente der unmittelbaren Zahl sind noch nicht selbst Zahlen: der Gegensat dieser Elemente erscheint zunächst mehr in der arithmetischen Form, dann als Gedanke; das Eins ist aber darum keine Zahl, weil es noch keine Anzahl ist, Einheit und Anzahl aber zur Zahl gehören. Theo Smyrnäus sasteil, Aristoteles giebt in seiner Schrist über die Phythagoreer den Grund an, warum nach ihnen das Eins an der Natur des Geraden und Ungeraden Theil habe; Eins nämlich zum Geraden gesetzt, macht Ungerades, zum Ungeraden, Gerades. Was es nicht vermöchte, wenn es nicht an beiden Naturen Theil nähme; weshalb sie das Eins auch Gerade-Ungerades (åortoxéottov) nannten.

B. Berfolgen wir die absolute Idee in dieser ersten Beise, so wird

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mathem. c. 5. p. 30, ed. Bullialdi: (cf. Aristoxen, ap. Stob. Ecl. Phys. 2, p. 16.

ber Begensat auch die unbestimmte 3weiheit (abouver Raber bestimmt Serius (adv. Math. X. δυάς) genannt. 261 — 262) dies so: "Die Einheit nach ihrer Identität mit fich (xar' avrotyta kautys) gedacht, ist Einheit; wenn diese sich au sich selbst als eine verschiedene (xa? Exepórnia) hinaufügt, so wird die unbestimmte Zweiheit, weil keine von den bestimmten ober sonst begrenzten Bahlen diese Zweiheit ift, alle aber burch bie Theilnahme an ihr erkannt werben, wie von der Einheit gesagt worben. Es sind hiernach zwei Brincipien der Dinge, die erfte Einheit, durch Theilnahme an welcher alle Zahlen-Einheiten Einheiten find: ebenso die unbestimmte Zweiheit, durch beren Theilnahme alle bestimmten Zweiheiten Zweiheiten sind." Die Zweibeit ift ein ebenso wesentliches Moment bes Begriffs, als bie Einheit: Beibe mit einander verglichen, fo fann entweder die Ginheit als die Form, und die Zweiheit als die Materie gedacht werden, ober umgefehrt; und Beides kommt in verschiedenen Darstellungen vor. aa) Die Einheit, als das Sichselbstgleiche, ift das Kormlose; in die Zweiheit aber, als das Ungleiche, fällt das Entaweien ober die Korm. 88) Nehmen wir dagegen die Korm als einfache Thätigkeit ber absoluten Form, so ift bas Eins bas Bestimmende: und die Zweiheit, als Möglichfeit ber Bielheit, als nicht gesetzte Vielheit, die Materie. Aristoteles (Met. 1, 6) fagt, es gehöre dem Plato an, daß "er aus der Materie Bieles mache, bie Form aber bei ihm nur einmal erzeuge, ba boch vielmehr aus Einer Materie nur Gin Tisch wird, wer aber die Form an die Materie bringt, ungeachtet seiner Einheit, doch viele Tische macht." Auch schreibt er bem Blato eigenthumlich zu, "ftatt bas Unbestimmte als einfach (arti tov aneloov ws evos) zu seben, baraus eine Zweiheit, bas Große und bas Kleine, gemacht zu haben."

7. Die weitere Bestimmung dieses Gegensases, worin die Pythagoreer von einander abwichen, zeigt den unvollsommenen Anfang einer Tafel der Rategorien, die sie früh, wie später

Aristoteles, aufgestellt baben; baber man bem Leptern ben Borwurf machte, von ihnen seine Dentbestimmungen entlehnt zu haben, wie benn allerbings die Aufnahme bes Gegensates als eines wesentlichen Moments bes Absoluten überhaupt bei ben Bythagoreern ihren Urfprung hat. Die abstracten und einfachen Begriffe haben fie, obzwar freilich auf eine unangemeffene Art, weiter bestimmt, indem ihre Tafel eine Bermischung von Gegenfaten der Borstellung und des Begriffs, ohne weitere Deduction, darbietet. Aristoteles (Metaph, 1, 5) schreibt diese Bestimmungen entweder dem Buthagoras felbft, ober auch bem Alfmaon zu, "beffen Bluthe in bas Greisenalter bes Pythagoras fällt;" fo daß "entweder Alfmaon es von den Pythagoreern, oder biefe von ihm genommen haben." Diefer Gegenfage, worauf fich alle Dinge gurudführen laffen, werben gehn angegeben, ba gehn bei ben Pythagoreern auch eine bedeutende Zahl ist:

- 1) Grenze und Unendliches.
- 6) Ruhenbes und Bewegtes.
- 2) Ungerades und Gerades.
- 7) Grabes und Arummes.
- 3) Einheit und Bielheit.
- 8) Licht und Finfterniß.
- 4) Rechts und Links. 9) Gutes und Bofes.
- 5) Männliches und Beibliches. 10) Quabrat u. Parallelogramm.

Es ift dieß wohl ein Bersuch einer weitern Ausbildung der Ibee der speculativen Philosophie in ihr selbst, d. h. in Begriffen; aber weiter, als bis zu biefer blogen Aufzählung scheint biefer Bersuch nicht gegangen zu seyn. Es ist sehr wichtig, daß zunächst nur eine Sammlung von den allgemeinen Denkbestimmungen gemacht werbe, wie Aristoteles that; was wir aber hier bei ben Anthagoreern sehen, ift nur ein rober Anfang von naberer Bestimmung ber Gegensätze ohne Ordnung und Sinnigkeit, ahnlich bem Inbischen Aufgablen von Principien und Substangen.

d. Den weiteren Fortgang biefer Bestimmungen finden wir bei Sertus (adv. Math. X, 262-277), ber gegen eine Erpofition spricht, die ben spätern Bythagoreern angehört; es ift eine fehr gute, gebilbetere Darftellung ber Bothagoreischen Bestimmungen, die mehr bem Gebanken angehört. Diese Exposition hat folgenben Gang: "Daß nun jene zwei Principien von dem Ganzen bie Brincipien sind, zeigen die Puthagoreer auf mannigfaltige Weise."

N. "Es find breierlei Beifen, bie Dinge ju benten, erftens nach ber Berichiebenheit, zweitens nach bem Gegenfate. brittens nach dem Berhältniffe. aa) Bas nach der bloßen Berschiedenheit betrachtet wird, das wird für sich selbst betrachtet; das find die Subjecte, deren jedes fich nur auf fich bezieht: fo Pferd, Pflanze, Erbe, Luft, Waffer, Feuer. Es wird abgelöft, nicht in Beziehung auf Anderes gedacht;" bas ift bie Bestimmung ber 3bentität mit fich, ober ber Selbstständigkeit. 88) "Nach dem Gegensate wird bas Gine als schlechthin dem Anbern entgegengesett bestimmt: 3. B. gut und bofe, gerecht und ungerecht, heilig und unheilig, Ruhe und Bewegung u. f. f. yy) Nach bem Berhältniß (πρός τι) ift ber Gegenstand, ber nach seiner gleichgültigen Beziehung auf Anderes beftimmt ift: wie rechts und links, oben und unten, bas Doppelte und bas halbe. Eins wird nur aus dem Andern begriffen; benn ich fann mir links nicht vorstellen, ohne zugleich auch rechts." Jedes dieser Rela= tiven ift in seiner Entgegensetzung zugleich selbstständig für sich gesett. "Der Unterschied bes Berhältniffes vom Gegensate ift: Im Gegensate ift bas Entstehen bes Ginen ber Untergang bes Andern, und umgefehrt. Wenn Bewegung weggenommen wird, entsteht Rube: wenn Bewegung entsteht, hört die Rube auf; wird Gesundheit weggenommen, so entsteht Rrankheit, und umgekehrt. Singegen bas im Verhältniß Sevende entsteht Beides und hört Beides zugleich auf: ift rechts aufgehoben, so auch links; bas Doppelte geht unter, so wie die Salfte zerftort wird." Das hier Aufgehobene ist nicht nur als Entgegengesetztes, sondern auch als "Ein zweiter Unterschied ift: Bas im Gegenfate ift, hat feine Mitte; z. B. zwischen Krankheit und Gesundheit, Leben und Tob, Ruhe und Bewegung giebt es fein Drittes. Hingegen was im Verhältniffe ift, hat eine Mitte: awischen bem Größern und Kleinern nämlich ist das Gleiche, zwischen zu groß und zu klein das Genügende die Mitte." Rein Entgegengesetztes geht durch die Rull zum Entgegengesetzen; unmittelbare Erstreme hingegen bestehen in einem Dritten, in der Mitte, aber dann nicht mehr als Entgegengesetze. Es zeigt diese Darstellung eine Ausmerksamkeit auf ganz allgemeine logische Bestimmungen, die jetzt und immer von der größten Wichtigkeit sind, und in als len Vorstellungen, in Allem, was ist, Momente sind. Die Nastur dieser Gegensätze ist zwar hier noch nicht betrachtet; aber es ist von Wichtigkeit, daß sie zum Bewußtseyn gebracht werden.

3. "Da nun biefe brei Gattungen find, die Subjecte und der gedoppelte Gegensat, so muß über jeber eine höhere Gattung senn, welche bas Erfte ift, weil die Gattung vor ben ihr untergeordneten Arten ift. Wird bas Allgemeine aufgehoben, so ist auch die Art aufgehoben: hingegen wenn die Art, nicht die Gattung; benn jene hangt von biefer, nicht aber umgekehrt, ab. αα) "Als die oberfte Gattung besjenigen, was als an und für fich sevend betrachtet wird" (ber verschiedenen Subjecte) "haben Die Pythagoreer bas Gins gefest;" es ift bies eigentlich nichts Anderes, als die Begriffsbestimmungen in Zahlen umsegen. ββ) "Bas im Gegenfate ift, hat zur Gattung, fagen fie, bas Gleiche und das Ungleiche; Rube ift das Gleiche, benn fie ift keines Mehr ober Weniger fahig: Bewegung aber bas Un-So' was nach ber Natur, ist sich gleich, eine Spite, bie keiner Intension fähig ist (avenirarog): was ihr entgegen, ungleich; Gesundheit ist das Gleiche, Krankheit das Ungleiche. 27) Die Gattung beffen, mas im gleichgültigen Berhältniffe ift, ift der Ueberschuß und Mangel, das Mehr und Minder;" ber quantitative Unterschied, wie wir vorhin den qualitativen hatten.

1. Nun erst kommen bie zwei Gegensätze: "Diese brei Gattungen beffen, was für sich ift, im Gegensatze, und im Berhältnisse, muffen nun selbst wieder unter" noch einfachere, höhere "Gattungen" (b. h. Denkbestimmungen) "fallen. Die Gleichheit

reducirt fich auf bie Bestimmung ber Ginheit;" bie Sattung ber Subjecte ift bieß schon für sich felbft. "Die Ungleichheit aber besteht in dem Ueberschuß und Mangel, diese beiden aber fallen unter die unbestimmte 3weiheit;" fie find ber unbeftimmte Gegensat, ber Gegensat überhaupt. "Aus allen biefen Berhältniffen geht alfo bie erfte Einheit und die unbeftimmte Zweihelt hervor;" die Bythagoreer fagten, wir finden, daß dieß bie allgemeinen Weisen ber Dinge find. "Aus diesen kommt erft bas Eins ber Bahl und bas Bwei ber Bahl: von ber erften Ginheit bas Eins, von ber Einheit und ber umbestimmten 3weibeit bas Amei; benn zweimal bas Eins ift Iwei. So entstehen bie übrigen Bahlen, indem die Einheit fich ftets fortbewegt, und bie unbeffimmte Zweiheit bas Zwei erzeugt." Diefer Uebergang bes qualitativen in ben quantitativen Gegensat ift nicht beutlich. "Daher unter biefen Principien die Einheit das thatige Brincip ift," die Form: " die Dyas aber die passive Materie; und wie fte aus ihnen die Zahlen entstehen laffen, so auch bas System ver Welt und was in ihr ift." Eben dieß ist die Natur bieset Beftimmungen, überzugehen, fich ju bewegen. Das Gebilbetere biefer Reflexion liegt barin, die allgemeinen Gedankenbeftimmungen mit den arithmetischen Zahlen zu verbinden und diese unterzuorbnen, bagegen die allgemeine Gattung zum Ersten zu machen.

Ehe ich von der weitern Verfolgung dieser Jahlen etwas erwähne, ist zu bemerken, daß sie, wie wir sie so vorgestellt sehen, reine Begriffe sind. a) Das absolut einsache Wesen entzweit sich in Einheit und Vielheit, deren Sins das Andere aushebt, und zusgleich sein Wesen in diesem Gegensatze hat;  $\beta$ ) der differente Gegenssatz hat zugleich Bestehen, hierin sällt die Vielheit der gleichgültigen Vinge;  $\gamma$ ) die Räcksehr des absoluten Wesens in sich selbst ist die negative Einhelt des individuellen Subjects und des Allgemeisnen oder Positiven. Dies ist in der That die reine speculative Voer des absoluten Wesens, es ist diese Bewegung; dei Plato ist die Voer keine andere. Das Speculative tritt hier als spes

culativ hervor; berjenige, der das Speculative nicht kennt, halt nicht dafür, daß mit einer Bezeichnung solcher einfachen Begriffe das absolute Wesen ausgesprochen sey. Eins, Viele, Gleiches, Ungleiches, Mehr, Minder sind triviale, leere, trockene Momente; daß in ihren Verhältnissen das absolute Wesen, der Reichthum und die Organisation der natürlichen, wie der geistigen Welt des saßt sey, scheint dem nicht, der, an die Vorsiellung gewöhnt, aus dem sinnlichen Wesen nicht in den Gedanken zurückgegangen: es scheint ihm nicht, daß Gott im speculativen Sinne damit ausgesprochen ist, das Erhabenste in diesen gemeinen Worten, das Tiesste in diesem Bekannten, oben und offen Liegenden, das Reichske in der Armuth dieser Abstractionen.

Bunadit im Gegensate gegen die gemeine Realität hat biese Idee ber Reglität als die Bielheit bes einfachen Wesens an ihr felbst feinen Gegenfat und bas Bestehen beffelben; biefer wesentliche, einfache Begriff ber Realität, ist die Erhebung in ben Gedanken, aber nicht als Flucht aus bem Realen, sondern bas Reelle felbst in seinem Wefen ausbrudend. Wir finden hier bie Bernunft, welche ihr Wesen ausbrudt; und die absolute Realität ift unmittelbar die Ginheit felbft. In Beziehung auf biefe Realis tat nun ift es vorzüglich, daß die Schwierigfeit ber nicht speculativ Denkenden weit abwarts gegangen ift. Was ift bas Berhaltniß berfelben jur gemeinen Realität? Es ift bamit gegangen wie mit ben Blatonischen Ibeen, die biesen Bablen obet vielmehr reinen Begriffen ganz nahe fint. Rämlich die nächste Frage ift: "Die Bablen, wo find fe? Geschieden burch ben Raum, im himmel ber Ibeen für fich wohnend? Sie find nicht unmittelbar bie Dinge felbft; benn ein Ding, eine Substang ift boch etwas Anderes, als eine Bahl: ein Körper hat gar feine Aehnlichkeit damit." Hierauf ist zu antworten, die Pythagoreer meinten bamit gar nicht etwa bas, was wan unter Urbilber verfteht, als ob die Iveen als Gesetze und Verhältnisse ber Dinge in einem schaffenden Bewußtsen vorhanden waren, als Gebanfen in bem göttlichen Verstande, abgetrennt von ben Dingen, wie die Gedanken eines Runftlers von seinem Werke: noch viel weniger meinten sie damit nur subjective Gedanken in unserem Bewußtseyn, da wir die absolut entgegengesetten als Erklärungsgründe von den Eigenschaften der Dinge geben, sondern bestimmt bie reale Substanz des Sependen; fo daß jedes Ding wesentlich nur dieß ift, die Einheit und die 3weiheit, sowie ihren Gegensat und ihre Beziehung an ihm zu haben. Aristoteles (Met. I, 5-6) fagt es ausbrücklich: "es sey ben Pythagoreern eigenthümlich, daß das Begrenzte und das Unendliche und das Eine nicht, wie Keuer, Erbe und bergleichen, andere Naturen seben, noch eine andere Realität haben, als die Dinge; fondern fie betrachteten das Unenbliche und bas Eins felbst als bie Substanz ber Dinge, von welchen sie es prabiciren. Deshalb fagten fie auch, die Bahl fen das Wesen von Allem. Sie sondern also die Zahlen nicht von den Dingen ab, sondern sie gelten ihnen für die Dinge selbst. Die Zahl ist ihnen das Brincip und die Materie der Dinge, so wie ihre Eigenschaften und Kräfte:" also der Bebante als Substanz, ober bas Ding, was es im Wefen bes Gedankens ift.

Diese abstracten Bestimmungen sind dann concreter bestimmt worden, vorzüglich von den Spätern bei ihren Speculationen über Gott: z. B. von Jamblich, in der ihm zugeschriebenen Schrift Isodoyoúµsvæ åquIµvuxīz, von Porphyr und Nikomachus; sie suchten die Bestimmungen der Bolksreligion zu erheben, indem sie solche Gedankenbestimmungen in die religiösen Vorstellungen hineinlegten. Unter Monas haben sie nichts Anderes, als Gott verstanden; sie nennen sie auch den Geist, den Hermaphroditen (der beide Bestimmungen in sich enthält, ebensowohl Gerades, als Ungerades), auch die Substanz, auch die Vernunft, das Chaos (weil sie unbestimmt ist), Tartarus, Jupiter, Form. Genso nanzten sie die Dyas mit solchen Namen: die Materie, dann das Princip des Ungleichen, den Streit, das Erzeugende, Iss u. s. f.

c. Die Dreiheit (roiág) ift bann vornehmlich eine fehr wichtige Bahl gewesen, als worin die Monas zu ihrer Realität und Bollendung gelangt ift. Die Monas schreitet fort durch bie Dyas; und mit diesem unbestimmt Vielen wieder unter die Einheit verbunden, ist sie die Trias. Einheit und Bielheit ift auf die schleck tefte Weise in ber Trias als äußerliche Zusammensetzung vorhans ben; so abstract dieß hier auch genommen ist, so ist bie Trias boch eine tiefe Form. Die Trias gilt bann im Allgemeinen für das erste Vollkommene. Aristoteles (De Coelo I, 1) hat dieß gang bestimmt ausgesprochen: "Das Körperliche hat außer ber Drei keine Größe mehr; baber auch die Bythagoreer fagen, baß bas All und Alles burch Dreiheit bestimmt ift," b. h. absolute Form hat. "Denn Ende, Mitte und Anfang hat bie Bahl bes Ganzen; und diese ist die Trias." Alles barunter bringen wollen, ist indessen oberflächlich, wie die Schemata in der neuern Raturphilosophie. "Daher wir auch, aus ber Natur biese Bestimmung aufnehmend, fie im Gottesbienft gebrauchen; so bag wir erft glauben, die Götter gang angeredet zu haben, wenn wir fie breimal im Gebete angerufen. Zwei nennen wir Beide, nicht aber Alle; erft von Drei fagen wir Alle. Was durch Drei bestimmt ift, ift erft Totalität  $(\pi \tilde{\alpha} \nu)$ ; was auf die dreifache Weise, ist vollfommen getheilt: Einiges ift nur in Gins, Anderes nur in 3mei, Was vollfommen ift, ober Realität hat, ift dieß aber gang." Identität, Gegensat und Einheit hiervon, wie die Bahl überhaupt; aber an ber Dreiheit ift dieß wirklich, indem fie Anfang, Mitte und Ende hat. Jedes Ding ift als Anfang Ginfaches, als Mitte Anderswerben ober Mannigfaltiges, und als Ende Rudfehr feines Underssenns in die Einheit oder Beift; nehmen wir einem Dinge diese Dreiheit, so vernichten wir es, und maden ein abstractes Gebankending baraus.

Es ist nun begreislich, daß die Christen in dieser Dreiheit ihre Dreieinigkeit gesucht und gefunden haben. Man hat ihnen oberstächslich dieß bald übel genommen: bald als ob jene Dreieinigkeit, wie

16

bie Alten sie gehabt, über die Vernunft, ein Geheimniß, also zu hoch, balb als ob sie zu abgeschmackt wäre; aus dem einen, wie aus dem anderen Grunde aber hat man sie der Bernunft nicht näsher bringen wollen. Wenn ein Sinn in dieser Dreieinigsteit ist, so müssen wir ihn verstehen. Es wäre schlecht bestellt, wenn keiner in Etwas wäre, was zwei Jahrtausende die heiligste Borstellung der Christen gewesen: wenn sie zu heilig, um zur Vernunft herabgezogen zu werden, oder schon ganz aufgegeben wäre, so daß es gegen die gute Lebensart, einen Sinn darin suchen zu wollen. Es kann auch nur von dem Begriffe dieser Oreiheit die Rede seyn, nicht von den Vorstellungen eines Baters, Sohnes; denn solche natürlichen Verhältnisse gehen uns nichts an.

Die Bier (verpag) ift bie Trias, aber auf entwideltere d. Weise; und beswegen hat sie bei ben Bythagoreern biese hohe Burbe gehabt. Daß bie Tetras für biefe Bollendung galt, erinnert an bie vier Elemente, die physikalischen und die chemischen, an die vier Weltgegenden u. f. f.; in ber Ratur ift vier burchgreifend vorhanden, und baher ift biefe Bahl auch jest noch in ber Raturphilosophie ebenso berühmt. Als bas Quadrat von Zwei, ist die Bierheit die Bollendung ber Zweiheit, insofern biefe, nur fich felbst zur Bestimmung habend, b. h. mit fich felbst multiplis . cirt, in bie Bleichheit mit fich felbft gurudfehrt. In der Trias aber ift die Tetras infofern enthalten, als jene Ginheit, Andersfenn und die Einheit biefer Momente ift; so bag, indem ber Unterschied, als gesetzt, ein Gedoppeltes ift, wenn wir dieß gablen, sich vier Momente ergeben. Bestimmter ift die Tetras als rerpantúg gefaßt worden, die wirksame, thatige Bier (von rérraga und ayw); und biefe ift nachher bei ben spätern Pythagoreern bie berühmtefte Bahl geworben. Im Fragmente eis nes Gebichts bes Empedofles, ber ursprünglich Bythagoreer war, fommt es vor, wie hoch im Ansehen biese schon von Pothagoras - aufgestellte Tetraftys gestanben:

...,Ahuest Du bieses, Wird's auf ben Pfab ber göttlichen Tugend Dich leiten. Ich schwör' es Bei Dem selber, ber unserem Geist bie Tetraktos gegeben, Die in sich ber ew'gen Natur Quell hat und bie Wurzeln."

Davon gehen die Pythagoreer nun gleich zur Behn über, einer andern Korm biefer Tetras. Wie die Bier die vollendete Drei ift, so ift wieder biese Bierheit, so vollendet und entwidelt, daß alle Momente berfelben als reale Unterschiede genommen werben, die Zehnzahl (dexág), die reale Tetras. Sertus (adv. Math. IV. 3; VII. 94-95) fagt: "Tetraftys heiße die Bahl, welche. bie vier erften Zahlen in sich enthaltend, die vollendetste Zahl, nämlich bie Zehnzahl bilbet; benn Eins und Zwei und Drei und Vier mache Behn. Wenn wir zu Behn gefommen, betrachten wir fie wieber als Einheit, und fangen von vorn an. Die Tetraftys, heißt es, hat die Quelle und die Wurzel ber ewigen Natur in sich, weil fie ber Logos bes Universums, bes Geiftigen und Körperlichen ift." Es ift ein großer Gebante, die Momente nicht bloß als vier Einheiten, fondern als gange Bablen gu feten; die Realität, in ber die Bestimmungen genommen find, ift aber hier nur die außerliche, oberflächliche ber Bahl, fein Begriff, obgleich die Tetraktys nicht fowohl Zahl, als Idee seyn soll. Es fagt ein Spaterer, Proflus (in Timaeum, p. 269), aus einer Pythagoreischen Hymne: "Die göttliche Zahl geht fort,

Bis aus bem unentweihten Heiligthume ber Monas Sie zur göttlichen Tetras kommt, die die Mutter von Allem Zeugt, die Alles empfing, die alte Grenze für Alles, Unwendbar, unermüblich; man nennt sie die heilige Dekas."

Was über den weiteren Fortgang der übrigen Zahlen gestunden wird, ist unbestimmter und ungenügend, und der Begriff verliert sich in ihnen; die fünf mag wohl in den Zahlen noch ein Gedanke seyn, aber von sechs an sind es lauter willkürliche Bestimsmungen.

Gnomicorum poetarum opera: Vol. I. Pythagoreorum aureum carmen, ed. Glandorf Fragm. I. v. 45—48; Sext. Empir. adv. Math. IV. §. 2. et Fabric. ad h. l.

- 2. Diese einsache Ibee und die einsache Realität in derselben ist nun aber weiter zu entwickeln, um zu der zusammensgesetzern, entfaltetern Realität zu kommen. Hier fragt es sich nun, wie die Pythagoreer sich dabei benahmen, von den abstract logischen Bestimmungen zu Formen überzugehen, die eine concrete Answendung von Zahlen bedeuten. Im Räumlichen und Mussikalischen haben die von den Pythagoreern gemachten Bestimmungen der Gegenstände durch die Zahlen noch eine nähere Bestiehung zur Sache; aber wenn auf das Concretere der Natur und des Geistes übergegangen werden soll, so werden die Zahlen zu etwas rein Formellem und Leerem.
- Wie bie Pythagoreer aus ben Zahlen ben Weltorganismus conftruirten, bavon giebt Sextus (adv. Math. X. 277-283) ein Beispiel an ben raumlichen Berhaltniffen, und allerdinge ift hier mit diesen ibeellen Brincipen auszukommen; benn die Bahlen find in der That vollendete Bestimmungen des abstracten Raums. Wenn man nämlich beim Raum mit dem Bunkte, der ersten Regation des Leeren anfängt, so "entspricht der Bunkt der Einheit; er ift ein Untheilbares, und das Princip der Linien, wie die Einheit bas ber Bahlen. Während ber Punkt fich als Monas verhält, bruckt die Linie die Dyas aus; benn Beibe werden burch ben Uebergang begriffen, die Linie ift die teine Beziehung zweier Bunkte und ohne Breite. Die Flache entspringt aus ber Dreiheit; die solide Figur aber, der Korper, gehort gur Bierheit, und in ihm sind drei Dimenstonen gesett. Andere sagen, der Rörper bestehe aus Ginem Punkte" (b. h. sein Wesen jen Gin-Bunft); "benn ber fliegende Bunft mache die Linie, die flie-Bende Linie aber die Fläche, diese Fläche aber den Körper. unterscheiden fich von den Ersten barin, daß jene die Zahlen zuerst aus ber Monas und ber unbestimmten Dyas entstehen laffen, alsbann aus ben Zahlen bie Bunkte und Linien und Ebenen und forperlichen Figuren; Diese aber erbauen aus Ginem Bunfte alles Uebrige." Den Einen ist ber Unterschied ber

gesette Gegensat, die gesette Form, als Zweiheit; die Anderen haben die Form, als Thätigkeit. "So werde also das Körperliche unter Leitung der Jahlen gebildet, aus ihnen aber die bestimmten Körper, Wasser, Luft, Keuer, und überhaupt das ganze Universum, von dem sie sagen, daß es harmonisch eingerichtet set; eine Harmonie, die wieder allein in Jahlenverhältnissen des steht, welche die verschiedenen Zusammenklänge der absoluten Harmonie constituiren."

Bierüber ift zu bemerken, bag ber Fortgang vom Buntte jum wirklichen Raum zugleich bie Bedeutung ber Raumerfüllung hat. Denn "nach bem, was sie zu Grunde legen und lehren." fagt Aristoteles (Metaph. I. 8.), "reben sie von den sinnlich wahrnehmbaren Körpern nicht anders, als von den mathematis Da Linien und Alächen nur abstracte Momente des Raums find, so geht hier die außerliche Construction auch noch Singegen ber Uebergang von der Raumerfüllung überhaupt zur beftimmten, zu Baffer, Erbe u. f. m., ift ein ·ander Ding und hält schwerer. Ober biesen Uebergang haben die Bythagoreer vielmehr nicht gemacht: sondern das Universum hat selbst bei ihnen diese speculative einfache Form, nämlich als ein System von Zahlenverhältniffen bargestellt zu werden; damit ist aber bas Physikalische noch nicht bestimmt.

b. Eine andere Anwendung ober Aufzeigen der Zahlenbesstimmung als des Wesentlichen sind die musikalischen Bershältnisse; und sie sind das, wobei die Zahl vornehmlich das Bestimmende ausmacht. Hier zeigen sich die Unterschiede als verschiedene Verhältnisse von Zahlen; und diese Weise, das Musiskalische zu bestimmen, ist die einzige. Das Verhältnis der Töne zu einander beruht auf quantitativen Unterschieden, die Harmonien bilden können, wogegen andere Disharmonien bilden. Die Pysthagoreer behandelten daher nach Porphyrius (De vita Pyth., 36.) die Musik als etwas Psychagogisches und Pädagogisches. Pythas

goras ist ber Erste gewesen, ber es eingesehen hat, daß die mus fifalischen Verhältnisse, biese hörbaren Unterschiede, mathematisch bestimmbar find, bag unser Soren von Ginflang und Diffonang ein mathematisches Bergleichen ift. Das subjective, im Soren einfache Gefühl, das aber an sich im Verhältnisse ift, hat Phythagoras bem Berstande vindicirt und durch feste Bestimmung für ihn erobert; benn ihm wird die Erfindung ber Grundtone ber Sarmonie zugeschrieben, die auf ben einfachsten Zahlenverhaltnissen beruhen. Jamblich (De vita Pyth. XXVI. 115.) ergahlt, Bythagoras fen bei ber Bertftatte eines Schmibts vorbeigegangen, und burch die Schläge, die eine befondere Busammenstimmung gaben, aufmerkfam- geworben; er habe bann bas Berhaltniß ber Schwere ber Sammer, die einen gewissen Ginflang gaben, verglichen, und banach bas Berhaltniß ber Tone mathematisch bestimmt: und endlich die Anwendung davon, und ben Berfuch an Saiten gemacht, wobei fich ihm junachst brei Berhältnisse, Diapason, Diapente und Diatessaron, barboten. Es ift bekannt, bag ber Ton einer Saite (ober, was bem gleich ift, ber Luftfaule in einer Rohre bei ben Blafe - Inftrumenten) von drei Umftanden abhängt: von ihrer Lange, Dide und bem Grade ihrer Spannung. hat man nun zwei gleich bide und gleich lange Saiten, fo bringt ein Unterschied Spannung einen Unterschied bes Klanges hervor. Wollen wir also wiffen, welchen Ton jede Saite hat, so brauchen wir nur ihre Spannung zu vergleichen; und biefe läßt sich burch bas an bic Saite angehängte Gewicht mefhodurch sie gespannt wird. sen. Hier fand Bythagoras, daß, wenn die eine Saite mit einem Gewicht von Pfund, die andere mit sechs Pfund beschwert wurde (loyog διπλάσιος, 1: 2), dieß ben musikalischen Einklang ber Dctave (đià πασων) gab; bas Verhaltniß 8: 12 ober 2: 3 (λόγος ήμιόλιος) den Einklang der Quinte (δια πέντε); bas Verhältniß 9: 12 ober 3: 4 (lóyog enirquiog) bie

Quarte (dià ressaper). 1 Eine verschiedene Angahl von Schwingungen in gleichen Zeiten bestimmt die Höhe und Tiefe bes Tons; und auch diese Anzahl ift im Verhältniß bes Gewichts, wenn Dide und Lange gleich find. 3m erften Berhaltniß macht Die stärker gespannte Saite noch einmal so viel Schwingungen, als die andere: im zweiten brei Schwingungen, mahrend die anbere zwei macht u. s. f. Sier ist bie Bahl bas Wahrhafte, was den Unterschied bestimmt; benn ber Ton, als das Schwingen eines Rörpers, ift nur eine quantitativ bestimmte Erschütterung ober Bewegung, b. h. eine Bestimmung burch Raum und Da fann feine Bestimmung für ben Unterschied vorhanden fenn, als die ber Bahl, die Menge ber Schwingungen in einer Beit; nirgend ift also eine Bestimmung durch Bablen mehr an ihrem Orte, als hier. Es giebt zwar auch qualitative Unterschiebe, g. B. zwischen ben Tonen von Metall und Darmfaiten, zwischen ber Menschenstimme und Blasinstrumenten; aber bas eigentliche musikalische Berhältniß ber Tone eines Inftrumentes zu einander, worauf die Harmonie beruht, ist ein Berhaltniß von Bahlen.

Bon hieraus ließen sich die Pythagoreer in weitere Ausstührungen der musikalischen Theorie ein, wohin wir ihnen nicht folgen. Das Gesetz a priori des Fortschreitens und die Nothwendigkeit der Bewegung in den Zahlenverhältnissen ist Etwas, das ganz im Dunkeln liegt, als worin sich trübe Köpse herumtreiben können, da überall Anspielungen auf Begriffe, oberstächsliche Einstimmungen unter einander sich darbieten, aber wieder verschwinden. Was aber überhaupt die weitere Fortbildung des Universums als Zahlenspstems betrifft, so thut sich auch hier die ganze Ausbreitung der Berworrenheit und Trübseligkeit der Gebanken der spätern Pythagoreer auf. Es ist unsäglich, wie sie sich abgemüht haben, eben sowohl philosophische Gedanken in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sext. Empiricus Pyrrh. Hyp. III. 18, § 155; adv. Math. IV. §. 6—7; VII. §. 95—97; X. §. 283.

einem Zahlenspstem auszudrücken, als diejenigen Ausdrücke zu verstehen, die sie von Andern vorsanden, und darein allen möglichen Sinn zu legen. Wo sie das Physische und Sittliche durch Zahlen bestimmten, wird Alles zu unbestimmten und abgeschmackten Beziehungen, denen der Begriff ausgeht. Bon den
ältern Pythagoreern aber sind uns hierüber nur die Hauptmomente bekannt. Plato giebt uns eine Probe von solcher Borstellung des Universums als eines Zahlenspstems; aber Sicero
und die Aelteren nennen diese Zahlen immer die Platonischen,
und es scheint nicht, daß sie den Pythagoreern zugeschrieben
werden. Es wird also nachher davon die Rede seyn; sie waren schon zu Sicero's Zeiten als dunkel zum Sprichwort geworben, und es ist nur Weniges, das alt ist.

Ferner haben die Pythagoreer die Simmelsförper bes sichtbaren Universums burch Zahlen construirt; und hier erhellt sogleich die Dürftigkeit und Abstraction aus der Bestim= mung der Zahlen. Aristoteles fagt: (Met. 1. 5.): "Indem sie bie Bablen als bie Principien ber ganzen Natur bestimmten, fo brachten fie unter bie Bahlen und ihre Berhältniffe alle Beftimmungen und Theile bes himmels und ber ganzen Natur; und wo etwas nicht gang paßte, fo suchten fie biefen Mangel zu ergangen, um eine Uebereinstimmung hervorzubringen. 3. B. ba bie Dekas ihnen als das Bollfommene erscheint, bas die ganze Natur der Zahlen umfaffe, fo sagten sie, auch der am Simmel fich bewegenden Spharen seben zehn; ba nun aber ihrer nur neun sichtbar sind, so erfanden sie eine zehnte, die Gegenerbe (avrly Jova)." Diese neun sind: erstens die Milchstraße oder die Firsterne, dann die sieben damals sammtlich als Blaneten aufgeführten Geftirne, Saturn, Jupiter, Mars, Benus, Mercur, die Sonne und ber Mond, und neuntens die Erde; bie zehnte ift also bie Gegenerbe, von ber man unentschieben laffen muß, ob die Bythagoreer sich dieselbe als die abgekehrte Erbseite, ober als einen gang anberen Weltförper bachten.

Ueber die nahere physikalische Bestimmung biefer Spharen führt Aristoteles (De coelo II. 13 und 9.) an: "In die Mitte haben die Pythagoreer das Feuer gefest, die Erde aber als einen Stern, ber fich um biesen Centralförper in einem Kreise herumbewegt;" bieser Kreis ift bann eine Sphare, welche, als bie vollkommenste unter ben Figuren, ber Dekas entspricht. bet sich hierbei eine gewiffe Aehnlichkeit mit unsern Vorstellungen vom Sonnensuftem; als jenes Feuer aber bachten fie fich nicht die Sonne. "Sie halten fich," fagt Ariftoteles, "babei nicht an ben Schein ber Sinne, fonbern an Grunde;" wie auch wir nach Gründen gegen bie finnliche Erscheinung schließen: und zwar pflegt bieß auch an uns noch als bas erfte Beispiel zu fommen, daß die Dinge an fich anders find, als fie erscheinen. "Dieß Feuer, das in ber Mitte ift, nannten fie die Bache bes Diese zehn Spharen machen nun, wie alles Bewegte, ein Getone: aber jebe ein verschiedenes, nach der Berschiedenheit ihrer Größe und Geschwindigkeit. Diese ift bestimmt burch bie verschiedenen Abstande, welche zu einander ein harmonisches Berhältniß haben, nach den musikalischen Intervallen; hierdurch entfteht dann eine harmonische Stimme ber sich bewegenden Sphären," ein harmonischer Welt-Choral.

Wir muffen das Grandiose dieser Ibee anerkennen, daß im System der himmlischen Sphären Alles durch Jahlenverhältnisse bestimmt ist, die unter sich Nothwendigkeit haben und als Notherwendigkeit zu begreisen sind; ein System von Verhältnissen, das im Hörbaren, in der Musik, ebenso die Basis und das Wesen ausmachen muß. Es ist hier der Gedanke eines Systems des Weltgebäudes gesaßt; nur das Sonnensystem ist für uns versnünstig, die anderen Sterne haben dagegen keine Würde. Daß nun die Sphären singen, diese Bewegungen als Tone seven, kann uns scheinen, dem Verstande so nahe zu liegen, als die Ruhe der Sonne und die Bewegung der Erde, obgleich Beides der Aussage der Sinne widerspricht; denn wie wir diese Bewegung

nicht feben, fo kann ce fenn, baß wir auch jene Tone nicht horen. Und es ift ein leichter Einwurf, in Diefen Raumen ein allgemeines Schweigen zu mahnen, weil wir von biefem Choral nichts hören; aber es ift schwerer, ben Grund anzugeben, baß wir biese Musik nicht hören. Die Bythagoreer sagen, nach Aristoteles am zulet angeführten Orte, wir hören fie nicht, well wir felbft barin leben, wie ber Schmidt an feine Sammerschläge gewöhnt ift: weil fie ju unserer Substang gehört und ibentisch mit uns ift, also nicht ein Anderes, bas Schweigen, und gegenübertritt, woran wir fie erft erfennen konnten, - wie wir gang innerhalb biefer Bewegung begriffen find. Diefe Bewegung wird aber fein Ton, einmal, weil ber reine Raum und die reine Beit, bie Momente ber Bewegung, erft im beseelten Korper sich zur eigenen, unangeschlagenen Stimme erheben, und die Bewegung zu biefer fixirten eigenthümlichen Individualität erft im eigentlichen Thiere gelangt: und bann, weil die himmlischen Körver nicht als Korper fich ju einander verhalten, beren Ton eine außerliche Berührung und Reibung, ein Anschlagen erfordert, gegen welches, als Bernichtung feiner Befonderheit, seine eigene momentane Inbiridualität als Glafticität ertont, sondern die himmlischen Korper frei von einander find, und nur eine allgemeine, unindivis buelle, freie Bewegung haben.

Das Tönen können wir also weglassen; die Musik der Sphåren ist zwar eine große Borstellung der Phantasie, für uns aber ohne wahres Interesse. Bleibt uns nun jene Idee, daß die Bewegung als Maß ein nothwendiges System von Zahlen sei, als das allein Bernünstige übrig: so müssen wir gestehen, daß bis auf den heutigen Tag nichts weiter geschehen ist. In gewisser Rücksicht sind wir wohl weiter, als Pythagoras: die Geseße, die Excentricität, und wie sich die Abstände und die Zeiten des Umlauss zu einander verhalten, wissen wir durch Keppler; aber das Harmonische, wodurch sich die Abstände bestimmen, das sür hat alle Mathematik noch das Geseh des Fortgangs nicht

angeben können. Die empirischen Zahlen kennt man genau; aber Alles hat den Schein der Zufälligkeit, nicht der Nothwendigkeit. Man kennt eine ungefähre Regelmäßigkeit der Abstände, und hat so mit Glück noch Planeten da geahnt, wo man später Geres, Besta, Pallas u. s. w., nämlich zwischen Mars und Jupiter, entdeckt hat. Aber eine consequente Reihe, worin Bernunst ist, hat die Astronomie noch nicht darin gefunden: sie sieht vielmehr mit Berachtung auf die regelmäßige Darstellung dieser Reihe, die aber für sich ein höchst wichtiger, nicht auszugebender. Punkt ist.

d. Von ihrem Principe haben die Pythagoreer auch Anwenbung auf die Seele gemacht, und fo bas Beiftige als Bahl bestimmt. Aristoteles (De anim. I, 2) ergablt ferner, fie hatten gemeint, bie Seele sep die Sonnenstäubchen: Andere, bas, mas dieselben bewegt; fie seven barauf gekommen, weil biese sich immer bewegen, auch wenn volltommene Bindftille ift, und fie baher eigene Bewegung haben mußten. Dieß will nicht viel bedeuten; aber man fieht boch baraus, bag fie bie Bestimmung bes Selbstbewegens in ber Seele gesucht haben. Die nahere Anwendung ber Zahlenbegriffe auf die Seele machten fie nach einer andern Darftellung, die Ariftoteles ebenbafelbft anführt, folgenbermaßen: "Der Gebante fen das Eins; das Erkennen ober die Wiffenschaft fen die Zwei, benn sie gehe allein auf bas Eins. Die Bahl ber Flache aber fen die Borftellung, die Meinung; die sinnliche Empfindung fen bie Bahl des Körperlichen. Alle Dinge werden beurtheilt entweder durch den Gedanken, ober die Wiffenschaft, ober die Deinung, oder die Empfindung." In diesen Bestimmungen, die man jedoch wohl fpatern Bythagoreern juschreiben muß, fann man wohl etwas Entsprechendes finden, ba ber Gedanke die reine AUgemeinheit ift, bas Erfennen es ichon mehr mit Anderem zu thun hat, indem es fich eine Bestimmung und einen Inhalt giebt, die Empfindung aber bas nach feiner Bestimmtheit Entwideliste ift. "Indem die Seele num zugleich fich felbft bewege, fo fei fie die

fich felbst bewegende Bahl;" was wir jeboch in keiner Berbinbung mit der Monas ausgesprochen finden.

Dieß ist ein einfaches Berhältniß zu Zahlenbestimmungen. Ein verwickelteres führt Ariftoteles (De anim. I, 3.) von Timaus an: "Die Seele bewege fich felbst, und beswegen auch ben Rorper, weil sie mit ihm verflochten sen; sie bestehe aus den Elementen und fen nach ben harmonischen Zahlen getheilt, damit sie Empfindung und eine ihr unmittelbar inwohnende  $(\sigma \dot{\nu} \mu \varphi \nu \tau \sigma \nu)$ Harmonie habe. Damit bas Ganze einklingende Triebe habe, jo hat Timaus die gerade Linie der Harmonie (ev 9vwoiav) in einen Rreis umgebogen, und aus dem ganzen Rreise wieder zwei Kreise abgetheilt, die zweifach zusammenhängen: und ben einen von diesen Areisen wieder in sieben Areise getheilt, bamit, wie die Bewegungen bes himmels, so auch die ber Seele feven." Die Deutung bieser Vorstellungen hat leider Aristoteles nicht nas her angegeben; fie enthalten ein tiefes Bewußtfenn ber harmonie bes Ganzen, find aber Formen, die für sich bunkel bleiben, weil fie ungeschickt und unvaffend sind. Es ist immer eine gewalt= same Bendung, ein Kampf mit bem Material ber Darftellung, wie in mythischen Formen und Verzerrungen; nichts hat die Weich= heit bes Gebankens, als ber Gebanke felbft. Merkwürdig ift es, baß bie Pythagoreer bie Seele als ein Syftem gefaßt haben, was von dem Systeme des Himmels ein Gegenbild sen. Platonischen Timaus tommt bieselbe Vorstellung ausgeführter vor: Plato giebt auch die näheren Bahlenverhältniffe, aber auch nicht ihre Bebeutung, an; man hat bis auf ben heutigen Tag noch nichts besonders Kluges daraus machen können. So ein Zahlen-Arrangement ift leicht; aber die Bedeutung mit Sinnigkeit anzugeben, ift schwierig, und wird immer willfürlich bleiben.

Merkwürdig ist noch eine Bestimmung ber Pythagoreer in Rücksicht auf die Seele; dieß ist die Seelenwanderung. Cicero (Tusc. Quaest. I, 16.) sagt, "Pherecydes, der Lehrer des Pythagoras, habe zuerst gesagt, die Seelen der Menschen sehen unsterde

Die Lehre von ber Seelenwanderung erftredt fich auch weit nach Indien hinein, und ohne Zweifel hat Pythagoras fie von ben Aegyptern geschöpft; und bieß sagt Herodot (II, 123) Rachdem er von dem Mythischen der Aegypter in ausdrücklich. Ansehung ber Unterwelt ergahlt, fügt er hingu: "Die Aegypter find die Ersten gewesen, welche gesagt haben, die Seele bes Menschen ift unsterblich, und geht, wenn ber Körper zu Grunde geht, in ein anderes Lebendiges über; und wenn sie alle Landthiere, Meerthiere und Bogel durchgegangen fen, fo nimmt fie wieder ben Leib eines Menschen ein; in 3000 Jahren wird solch' eine Beriode vollendet." Diogenes Laertius fagt baber (VIII, 14), die . Seele durchlaufe nach Pythagoras einen Rreis. "Diefe Borstellungen," fahrt Herodot fort, "sind auch unter ben Sellenen: es giebt Einige, die früher oder später fich biefer Lehre bebient und davon gesprochen haben, als sen fie ihnen eigenthümlich; ich fenne beren Namen wohl, will ihn aber nicht schreiben." meint bamit unläugbar Phthagoras und feine Schüler. Kolge ist noch viel barüber gefabelt worden: "Pythagoras felbst foll versichert haben, daß er noch wisse, wer er früher gewesen fen; Hermes habe ihm bas Bewußtsenn seines Zustandes vor seiner Geburt verliehen. Er habe als bes hermes' Sohn Aethalibes gelebt: bann im Trojanischen Kriege als Euphorbus, Sohn bes Panthoos, ber ben Patroflus getöbtet und von Menelaus getödtet worden: brittens habe er als hermotimus, viertens als ein Burrhos, Fischer von Delos, in Allem über 207 Jahre ge-Euphorbus' Schild habe Menelaus bem Apollo geweiht. und Bythagoras sich in den Tempel begeben, und von dem vermoberten Schild Zeichen angegeben, die vorher unbefannt, und woran man ihn wiedererkannt." Mit ben fehr verschiedenen albernen Geschichten wollen wir uns nicht aufhalten.

Diog. Laërt. VIII, §. 4-5, 14; Porphyrius, §. 26-27;
 Jamblichus, c. XIV, §. 63. (Homer. Iliad. XVI. v. 896-803; XVII, v. 45, sqq.)

Wie der den Aegyptischen Brieftern nachgeahmte Bund, so ist auch diese Orientalische, ungriechische Vorstellung von ber Seelenwanderung gleich abzuschneiden; Beide find von bem Griedischen Geifte zu entfernt gewesen, als daß sie Bestand und Entwidelung haben konnten. Bei ben Griechen ift bas Bewußtseyn höherer freier Individualität schon zu ftark gewesen, als bag bie Borftellung ber Seelenwanderung hatte haften fonnen, wonach ber freie Menich, dieß fürsichsevende Beisichseyn übergehe in die Weise des Thieres. Sie haben zwar die Vorstellung von Menfchen, die zu Quellen, Baumen, Thieren u. f. w. geworben find; aber es liegt die Borftellung ber Degradation babei ju Grunde, die als eine Kolge von Bergeben erscheint. Das Bestimmtere über biese Borftellung ber Bythagoreer führt Aristoteles (De anim. I, 3) an, indem er fie turz auf seine Manier zu Richte macht: "Sie bestimmen nicht, aus welcher Ursache bie Seele bem Körper inwohne, und wie dieser sich dabei verhalte. Denn wegen der Gemeinschaft handelt die Gine, ber Andere leidet: jene bewegt, biefer wird bewegt; nichts hiervon geschieht aber bei gegen ein-Rach den Bythagoreischen Mythen nimmt die ander Bufalligen. jufällige Seele ben zufälligen Rorper an; es ift fo gut, als ob fie fagten, daß die Baufunft Floten annehme. Denn die Kunft muß Werfzeuge gebrauchen, die Seele ben Rorper; jedes Werfzeug muß aber seine eigene Form und Gestalt haben." In ber Seelenwanderung liegt, daß die Organisation des Körvers für die menschliche Seele etwas Zufälliges sen; diese Widerlegung bes Philosophisches Interesse hatte allein bie Aristoteles ift genügend. ewige Ibee ber Metempsychose, als ber innere burch alle Diese Formen durchgehende Begriff, Die Orientalische Einheit, Die fich in Alles gestaltet; hier haben wir nicht biefen Sinn, bochftens etwa eine Dammerung bavon. Soll bie bestimmte Seele, als ein Ding, Alles burchwandern, fo ift erstens die Seele nicht folch' ein Ding, wie die Leibnitische Monade, die als Blaschen in ber Taffe Raffee vielleicht eine empfindende, benfende Seele wird:

zweitens hatte eine folche leere Ibentität bes Seelendinges fein Interesse in Ansehung ber Unsterblichkeit.

3. Was nun die praktische Philosophie des Pythagoras betrifft, die diesen Bemerkungen nahe liegt, so ist uns von philosophischen Ideen hierüber Weniges bekannt. Aristoteles (Magn. Moral. I, 1.) sagt von ihm, daß "er zuerst es versucht habe, von der Tugend zu sprechen, aber nicht auf die rechte Art; denn indem er die Tugenden auf die Zahlen zurücksührte, so konnte er keine eigenthümliche Theorie derselben bilden." Die Pythagoreer haben, wie zehn himmlische Sphären, so auch zehn Tugenden angenommen. Die Gerechtigkeit wird unter Anderem beschrieben als die sich selbst auf gleiche Weise gleiche (Toanes Toos) Zahl: eine gerade Zahl, die mit sich selbst multiplicirt immer gerade bleidt. Die Gerechtigkeit ist allerdings das sich Gleichbleibende; dieß ist aber eine ganz abstracte Bestimmung, die auf Vieles past, und das Concrete nicht erschöpft, somit ganz im Unbestimmten bleibt.

Unter dem Namen der goldenen Worte haben wir eine Reihe von Herametern, die eine Folge von moralischen Denksprüchen sind, die aber mit Recht spätern Pythagoreern zugesschrieben werden; es sind alte, allgemein bekannte Sittenregeln, die auf eine einfach würdige Art ausgesprochen sind, aber nichts Ausgezeichnetes enthalten. Sie fangen damit an, daß geboten wird, "die unsterblichen Götter, wie sie nach dem Gesete vorliesgen, zu ehren;" ferner heißt es: "Ehre den Eid, alsdann die glänzenden Heroen;" sonst wird fortgesahren, "Eltern zu ehren und Blutsverwandte" u. s. f. Dergleichen verdient nicht als philosophisch angesehen zu werden, obgleich es bei dem Fortgange der Bildung von Wichtigkeit ist.

Wichtiger ift ber Uebergang ber Form bes Sittlichen zu bem Moralischen in seiner Eristenz. Wie zu Thales' Zeiten vor-

Glandorf: Fragm I, v. 1-4.

züglich die Gesetgeber und Einrichter von Staaten die physische Philosophie hatten, so sehen wir bei Pythagoras die praktische Philosophie ebenso vorhanden, als Veranstaltung eines sittlichen Lebens. Dort ift die speculative Idee, bas absolute Wesen, feiner Realität nach, in einem bestimmten sinnlichen Wesen: und ebenso das sittliche Leben in die Wirklichkeit versenkt, als ber allgemeine Beift eines Bolfes, als die Befete und Regierung bef-Dagegen in Pythagoras sehen wir die Realität bes absoluten Wefens in ber Speculation aus ber sinnlichen Realitat erhoben und felbft als Wefen bes Gebankens ausgesprochen, boch noch nicht vollständig: ebenso das sittliche Wesen zum Theil aus ber allgemeinen bewußten Wirklichkeit herausgehoben; es ift wohl eine sittliche Ginrichtung ber gangen Wirklichkeit, aber nicht 'als Leben eines Bolkes, sondern einer Gesellschaft. Der Pytha= goreische Bund ift eine willfürliche Erifteng, nicht ein burch offentliche Sanction anerkannter Theil einer Verfaffung; und auch für seine Berson hat Pythagoras, als Lehrer, sich wie die Belehrten isolirt. Das allgemeine Bewußtsenn, ber Beift eines Bolfes ift die Substang, beren Accideng bas einzelne Bewußtfenn ift; bas Speculative ift baher, bag bas rein allgemeine Gefet absolut individuelles Bewußtseyn ift: so daß dieses, indem es baraus sein Wachsthum und feine Nahrung zieht, allgemeines Selbstbewußtseyn wird. Diese, beiben Seiten aber treten uns nicht in ber Form bes Gegensates auf; erft in ber Moral ift eigentlich diefer Begriff ber absoluten Einzelnheit bes Bewußtseyns, Die Alles für sich thut. Daß dem Pythagoras aber dieß mefentlich vor bem Beifte gewesen ift, daß die Substanz ber Sittlichkeit das Allgemeine ift, davon feben wir bei Diogenes Laertius (VIII, 16.) ein Beispiel baran, baß "ein Pythagoreer auf die Frage eines Baters, wie er seinem Sohne die beste Erziehung geben fonne, ihm antwortete: Wenn er ber Burger eines wohl regierten Staats senn wird." Dieß ist eine große, mahrhafte Antwort; biefem großen Principe, im Geifte seines Boltes

zu leben, find alle anderen Umftande untergeordnet. Jest will man im Gegentheil die Erziehung vom Geifte ber Beit freihalten; der Mensch fann sich aber biefer höchsten Macht bes Staats nicht entziehen, sondern fteht, wenn er sich auch absonbern will, bewußtlos unter biesem Allgemeinen. In eben biesem Sinne ist bas Speculative ber praktischen Philosophie bes Bhthagoras eben bieß, daß das einzelne Bewußtsenn fittliche Realität in biesem Bunde erhalten sollte. Aber wie die Bahl so ein Mittelbing zwischen Sinnlichkeit und Begriff ift, so ift bie Bythagoreische Gesellschaft bie Mitte zwischen ber allgemeinen wirklichen Sittlichkeit und bem, bag ber Einzelne als Einzelner in ber Moralität für seine Sittlichkeit zu forgen hat, und biese als allgemeiner Geift entflohen ift. Wenn wir praktische Philosophie wieder auftreten sehen werden, werben wir fie fo finden; überhaupt aber werden wir fle eigentlich nicht eher speculativ werden sehen, als bis auf bie neuesten Zeiten.

Hiermit konnen wir und begnügen, um und eine Borftellung von dem Pythagoreischen Systeme zu machen. jedoch noch furz die Hauptmomente ber Kritif, die Aristoteles (Met. I, 8) über bie Pythagoreifche Bahlenform giebt, anführen. Er fagt mit Recht erftens: "Wenn nur bie Grenze und bas Unbegrenzte, bas Gerade und bas Ungerade ju Grunde gelegt wird, fo fagen bie Bythagoreer damit nicht, wie die Bewegung wird, und wie, ohne Bewegung und Beränderung, Entstehen und Bergehen ift, ober die Buftande und Thatigkeiten ber himmlischen Dinge." Diefer Mangel ift von Bebeutung; die arithmetischen Zahlen find trocene Formen und dürftige Brincipien, benen Lebendigkeit und Bewegung fehlt. Zweitens fagt Ariftoteles: "Es find aus ben Zahlen' nicht andere Bestimmungen ber Körper begreiflich, wie Schwere und Leichtigkeit;" ober jum Concreten kann bie Bahl in diefer Weise nicht übergeben. "Sie fagen, es sey feine Babl, außer der an den himmlischen Sphären," 3. B. also eine himmlifche Sphäre, und dann wieder eine Tugend ober eine natürliche

17

Erscheinung auf der Erde sind als ein und dieselbe Zahl bestimmt. An jedem Dinge oder Eigenschaft kann jede der ersten Zahlen aufgezeigt werden; aber insofern die Zahl eine nähere Bestimmung ausdrücken soll, so wird dieser ganz abstracte quantitative Unterschied ganz formell: wie wenn die Pstanze fünssep, weil sie füns Staubsäden hat. Es ist ebenso oberstächlich, als die Bestimmungen durch Stosse oder durch Weltgegenden; ein Formalismus, dem ähnlich, wie man jest die Schemata von Elektricität, Magnetismus, Galvanismus, Compression und Erpansion, Männlichem und Weiblichem auf Alles anwenden will: eine rein leere Bestimmtheit, wo vom Realen die Rede seyn soll.

Dem Pothagoras und seinen Schülern werben außerbem viele wiffenschaftliche Bebanken und Entbedungen zugefchrieben, die uns jedoch nichts angehen. Go foll er, nach Diogenes Laertius (VIII. 14, 27.), erfannt haben: bag ber Morgenund Abendstern berselbe ift, und ber Mond sein Licht von ber Sonne bekommt. Das Musikalische ift schon bemerkt. rühmtesten ist jedoch ber Pythagoreische Lehrsat; er ist in ber That ber Hauptsat in ber Geometrie, und ift nicht anzusehen, wie irgend ein anderer Sat. Bythagoras foll, nach Diogenes (VIII. 12.) bei Findung biefes Sates eine Hekatombe geschlachtet haben, er hat so die Wichtigkeit beffelben eingesehen; und merkwürdig mag es wohl fenn, daß feine Freude soweit gegangen, beshalb ein großes Fest anzuordnen, wo die Reichen und bas gange Bolf eingelaben waren. Der Mühe werth war es; es ift eine Frohlichfeit, eine Feier geistiger Erkenntniß, - auf Roften ber Ochsen.

Andere Borstellungen, die von den Pythagoreern zufälliger Weise und ohne Zusammenhang angeführt werden, sind ohne philosophisches Interesse und nur erzählungsweise zu erwähnen. 3. B. giebt Aristoteles (Phys. IV. 6.) an, daß "die Pythago-reer einen leeren Raum angenommen, den der Himmel einathme, und einen leeren Raum, der die Naturen von einander trenne,

und die Scheidung im Continuirlichen und Discreten mache; er fen zuerst in den Zahlen und trenne ihre Natur." Diogenes Laertius (VIII. 26-28.) führt gang ftrohern (wie bie Späteren überhaupt das Aeukerliche und Geistverlassene aufnehmen) noch Bieles an: "Die Luft, welche die Erbe umgiebt, fer unbeweglich" (aosiorov, wohl durch fich felbft) "und frankhaft, und was in ihr, Alles fterblich; die oberfte aber sen in ewiger Bewegung, und rein und gesund, und in ihr Alles unfterblich und göttlich. Sonne und Mond und die übrigen Sterne fenen Botter; benn in ihnen hat bas Warme bie Oberhand, die Ursache bes Le-Der Mensch sen mit ben Göttern verwandt, weil er bes Warmen theilhaftig; baher Gott Vorforge unferer habe. ber Sonne bringe ein Strahl burch ben biden und falten Mether, und belebe Alles; die Luft nennen sie ben falten Aether, bas Meer und die Keuchtigkeit den dichten Aether. Die Seele fen ein Splitter des Aethers."

## C. Die Eleatische Schule.

Die Pythagoreische Philosophie hat noch nicht die speculative Form bes Ausbrucks für ben Begriff; Bahlen find nicht ber reine Begriff, sondern ber Begriff in ber Beise ber Borftellung ober ber Anschauung, also eine Vermischung von Beibem. Diefer Ausbrud bes absoluten Wefens in einem Solchen, bas ein reiner Begriff ift, ober einem Gebachten, und die Bewegung bes Begriffs ober bes Denkens ift bas Nächste, was wir seben, baß es nothwendig eintritt; und bieß finden wir in ber Gleatiichen Schule. In ihr sehen wir ben Gebanken frei für sich felbst werben: in bem, was die Eleaten als bas absolute Befen aussprechen, ben Gebanken sich felbft rein ergreifen, und die Bewegung bes Gebankens in Begriffen. In der physischen Philosophie sahen wir die Bewegung als eine objective Bewegung potgestellt, als ein Entstehen und Bergehen. Die Bythagoreer reflectirten ebenso wenig über diese Begriffe, sondern gebrauchten auch ihr Wefen, die Zahl, als fließend. Indem jest aber die Beränderung in ihrer höchsten Abstraction als Richts aufgefaßt wird, so verwandelt sich biese gegenständliche Bewegung in eine subjective, tritt auf die Seite bes Bewußtseyns, und bas Wesen wird bas Unbewegte. Wir finden hier den Anfang ber Dialektik, b. h. eben ber reinen Bewegung bes Denkens in Begrifs fen: bamit ben Gegenfat bes Denfens gegen bie Erscheinung ober bas sinnliche Senn, - beffen, was an fich ift, gegen bas Für-ein-Anderes-Seyn dieses Ansich: und an dem gegenständlichen Wesen ben Widerspruch, ben es an ihm selbst hat, - bie eigentliche Dialektif. Wenn wir jum Voraus barüber reflectiren, wie ber Bang bes reinen Gebantens befchaffen febn muffe, fo ergiebt fich: α) bag ber reine Gebanke (bas reine Senn, bas Eins) in seiner ftarren Einfachheit und Sichselbstgleichheit fich unmittelbar fest, und alles Andere als bas Richtige; 3) bag ber auerst schüchterne Gebanke — welcher, nachdem er erstarkt ift, bas Andere gelten läßt und fich baran macht — erflärt, baß er alsbann bas Andere ebenso in seiner Einfachheit auffaßt und an diesem selbst feine Richtigkeit auszeigt; v) endlich fest ber Gebanke bas Andere in ber Mannigfaltigkeit feiner Bestimmungen überhaupt. So werben wir die Ausbildung ber Eleaten in ber Geschichte seben. Diese Eleatischen Sate interessiren noch jest die Philosophie, und sind nothwendige Momente, die in ihr vorfommen muffen.

Es ift zu biefer Schule Xenophanes, Parmenibes, Melissus und Zeno zu rechnen. Xenophanes ist als ber Stifter berfelben anzusehen; Parmenibes wird als sein Schüler angegeben, und Melissus, vorzüglich aber Zeno als Schüler bes Parmenides. Sie sind in ber That als Eleatische Schule zussammenzusassen; später verliert sie ihren Namen, heißt Sophistik, und auch ihr Local geht nach dem eigentlichen Griechenland über. Was Xenophanes angefangen, hat Parmenides und Meslissus weiter ausgebildet, und ebenso was diese gelehrt, hat dann

Zeno vervollfommnet. Aristoteles (Metaph. I. 5.) charafterifirt Die brei erften fo: "Parmenibes scheint bas Gins bem Begriffe nach (κατά τον λόγον) aufzufaffen, Meliffus ber Materie nach (κατά την ύλην); beshalb sagt auch jener, es ser begrenzt (πεπερασμένου), dieser, es sen unbegrenzt (απειρου). Xenophanes aber, ber zuerft unter ihnen ben Sat bes Ginen ausgesprochen, hat nichts weiter bestimmt (διεσαφήνισεν), und keine biefer beiben Bestimmungen (ovoswe) berührt: fondern in ben ganzen himmel - wie wir fagen, ins Blaue hinein - febend, gefagt, Gott sen bas Eine. Tenophanes und Mekffus find überhaupt etwas rober (μικρον άγροικότεροι); Parmenibes aber bringt tiefer ein (μαλλον βλέπων)." Bon Kenophanes und Meliffus ift überhaupt weniger zu sagen; besonders, was von biesem in Fragmenten und in Nachrichten Anderer auf uns gekommen, ift noch in trüber Gahrung, und es ift weniger Bewußtseyn über seine Begriffe vorhanden. Ueberhaupt waren bie philosophische Sprache und Begriffe noch arm; und die Philosophie hat exft in Beno ein reineres Aussprechen ihrer felbft erlangt.

## 1. Tenophanes.

Die Zeit, in die sein Leben fällt, ist bestimmt genug, und dieß ist hinreichend, und es ist gleichgültig, daß das Jahr seiner Geburt und seines Todes unbestimmt ist; er war überhaupt nach Diogenes Laertius (IX. 18). Zeitgenosse des Anaximans der und Pythagoras. Bon seinen nähern Schicksalen ist nur dieß bekannt, daß er, aber man weiß nicht warum, aus seiner Basterstadt Kolophon in Klein-Asten nach Groß-Griechenland slüchtete, und sich vorzüglich zu Zankle (jest Messina) und Catana (noch jest Catanea) in Sicilien aushielt. Daß er zu Elea geslebt, sinde ich bei den Alten nirgends, obgleich alle neueren Gesschichtsschreiber der Philosophie es einander nachschreiben; nasmentlich sagt Tennemann (B. I. S. 151 und 414), daß er sich um die 61. Olympiade (536 v. Chr.) von Kolophon nach Elea

begeben. Diogenes Laertius (IX. 20.) führt aber nur an, daß er um die 60. Olympiade blühte und zweitausend Verse über die Colonisation von Elea gemacht habe; woraus man also wohl geschlossen hat, daß er auch in Elea gewesen sey. Ausdrücklich sagt dieß Strabo am Ansange des sechsten Buchs, dei Gelegenheit der Beschreibung von Elea, nur von Parmenides und Zeno, die er Pysthagoreische Männer nennt; erst von diesen Beiden hat daher auch die Eleatische Schule nach Cicero (Acad. Quaest. IV. 42.) ihren Namen. Xenophanes wurde bei hundert Jahr alt, und erlebte noch die Medischen Kriege; er soll so arm gewesen seyn, daß er nicht die Mittel hatte, seine Kinder begraben zu lassen, sondern sie mit eisgenen Händen verscharren mußte. Nach Einigen hatte er keinen Lehrer; Andere nennen Archelaus, was gegen die Zeitrechnung wäre.

Er hat ein Buch "über die Natur" geschrieben, der allgemeine Gegenstand und Titel damaliger Philosophie; einzelne Berse sind und davon ausbehalten, die noch kein Räsonnement zeigen. Prosessor Brandis in Bonn hat sie mit den Fragmenten des Parmenides und Melissus unter dem Titel: Commentationum Eleaticarum P. I., Altonae 1813. gesammelt. Die älteren Philosophen haben in Bersen geschrieben, Prosa ist viel später; wegen der unbehülslichen und gährenden Sprache der Gebichte des Xenophanes nennt Cicero (Acad. Quaest. IV. 23.) sie: minus boni versus.

Was nun seine Philosophie betrifft, so hat zuerst Kenophanes das absolute Wesen als das Eine bestimmt und dieß auch Gott genannt: "Das All sey Eins, und Gott allen Dingen eingepflanzt; er sey unveränderlich, ohne Ansang, Mitte und Ende." In einigen Bersen des Kenophanes bei Elemens von Alexandrien (Strom. V. 14. p. 714. ed. Potter.) heißt es:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sext. Empir. Pyrrh. Hyp. I. 33, §. 225; Simpl. ad Phys. Arist. p. 5-6; Plut. De plac. philos. II. 4.

Einer der Götter ift unter den Göttern und Menschen der größte, Weber an Geist noch Gestalt den sterblichen Menschen vergleichbar; und bei Sertus Empiricus (adv. Math. 1X. 144.)

ueberall sieht er, und überall benkt er, und überall hört er. Bu welchen Worten Diogenes Laertius (IX. 19.) noch hinzufügt: "Alles sey Denken und Bernunft und ewig." Hiermit hat Xenophanes ben Vorstellungen von Entstehen und Bergehen, von Beränderung, Bewegung u. s. f. die Wahrheit abgesprochen, als gehören sie nur der sinnlichen Anschauung an; "er fand," sagt Tennemann (Bd. I. S. 156), "alles Entstehen undegreislich." Das Eine, als das unmittelbare Product des reinen Gedanskens, ist in seiner Unmittelbarkeit das Seyn.

Die Bestimmung bes Senns ift für und befannt und trivial; aber wenn wir fo vom Senn und vom Eins wiffen, fo stellen wir es als besondere Bestimmung neben alle übrigen. Hingegen hier bat es ben Sinn, bag alles Andere feine Wirflichkeit hat, sondern nur ein Schein ift. Unsere Borftellung muffen wir dabei vergeffen, wir wiffen von Gott als Beift; aber, indem die Griechen nur die sinnliche Welt, Diese Gotter ber Phantasie vor sich hatten, und barin feine Befriedigung fanden, fo warfen fie bieß Alles als ein Unwahres -weg, und kamen fo zum reinen Gebanken. Es ist bieß ein ungeheurer Fortschritt; und ber Bedanke ift so eigentlich bas erfte Mal frei für sich in ber Eleatischen Schule hervorgetreten. Das Seyn, bas Eine ber Cleatischen Schule ift nur bieses Berfenken in ben Abgrund der abstracten Verstandes-Identität. Wie bieß bas Erfte ift. fo ift es auch bas Lette, worauf ber Berftand gurudfommt: wie bieß die neueste Zeit beweift, wo Gott nur als das höchste Wesen gefaßt wird. Wenn wir von Gott fagen, diefes hochfte Wefen sey außer uns, über uns, wir können nichts von ihm erfennen, als bag- es ift, fo ift er bas Bestimmungelose; benn wußten wir Bestimmungen, fo ware bieß ein Erfennen. Dann ift bas Wahrhafte mur, bag Gott ber Gine ift, nicht in bem

Sinne, daß nur Ein Gott ist (dieß ist eine andere Bestimmung), sondern daß er nur dieß mit sich selbst Gleiche ist; darin ist denn keine andere Bestimmung enthalten, als in dem Ausspruche der Eleatischen Schule. Die moderne Resterion hat zwar einen weiteren Weg durchgemacht, nicht nur durch das Sinnliche, sondern auch durch philosophische Vorstellungen und Prädicate von Gott, bis zu dieser Alles vernichtenden Abstraction; aber der Inhalt, das Resultat ist dasselbe.

Damit hangt bas bialektische Rasonnement ber Eleaten aufs Genaueste zusammen: fie haben nämlich näher bewiesen, baß nichts entsteht und vergeht. Diese Ausführung findet sich in ber Schrift bes Aristoteles De Xenophane, Zenone et Gorgia, c. 3: "Es ift unmöglich, fagt er, 1 daß, wenn etwas ift, es entftehe (und zwar bezieht er bieß auf Die Gottheit); benn entweber mußte es aus Gleichem ober Ungleichem entstehen. bes ift aber unmöglich; benn bem Gleichen kommt nicht zu, aus bem Gleichen mehr erzeugt zu werben, als zu erzeugen, ba Gleiche bieselben Bestimmungen zu einander haben muffen." Mit ber Annahme ber Gleichheit fällt ber Unterschied von Erzeugendem und Erzeugtem hinweg. "Eben fo wenig kann Ungleiches aus bem Ungleichen entstehen; benn wenn aus Schmacherem bas Stärkere ober aus Rleinerem bas Größere ober aus Schlechterem bas Beffere, ober umgefehrt bas Schlechtere aus bem Befferen entspränge, fo wurde Richtsevendes aus Sevendem entspringen: was unmöglich ift, also ift Gott ewig." Das ift bann als Pantheismus ober Spinozismus ausgesprochen worden, ber auf bem Sate: ex nihilo fit nihil, beruhe.

Daß hiermit Tenophanes gemeint sen, erhellt aus den Titeln sammtslicher Beckerschen handschriften, wie auch aus der Bergleichung dieser Stelle mit den uns übrig gedtiebenen Bersen des Tenophanes, ob sie gleich früher dem Zeno zugeschrieben wurde; was auch hegel noch that, wenn er nicht, wie in manchen Borlesungen, die Cleatischen Sähe in Ein Ganzes zusammensaßte. Darin sah der herausgeber die Berechtigung, sie an ihren geshörigen Ort zu seigen.

Weiter wird von Xenophanes die Einheit Gottes bewiesen: "Wenn Gott bas Mächtigste von Allem ift, so fommt ihm zu, Giner zu fenn; benn sofern ihrer zwei oder noch mehrere waren, so mare er nicht über sie mächtig: aber so weit ihm die Macht über die anderen fehlte, ware er nicht Gott. Wenn also mehrere mären, so wären sie mächtiger und schwächer gegeneinander, also waren fie nicht Götter; benn Gottes Natur ift, nichts Machtigeres über fich ju haben. Baren fie gleich, fo hatte Gott nicht mehr die Ratur, bas Mächtigste fenn zu muffen; benn bas Gleiche ift weder schlechter noch beffer, als bas Gleiche," ober es ift nicht von ihm verschieden. "Wenn also Gott ift, und zwar ein folder, fo ift Gott nur Einer; er vermöchte nicht Alles, was er wollte, wenn mehrere wären. Indem er Einer. ist, so ist er überall gleich, hört, sieht und hat auch die übrigen Empfindungen überall; benn ware bieß nicht, so wurden bie Theile Gottes, ber eine über ben anderen machtig feyn: mas unmöglich ist. Da Gott sich allenthalben gleich ift, so hat er Rue gelform; benn er ist nicht hier so, anderswo anders, sandern allenthalben so. Da er ewig und Einer und kugelförmig tft. so ist er weder unbegrenzt noch begrenzt. Unbegrenzt ist namlich das Nichtsenende; denn dieses hat weber Mitte, noch Anfang und Ende, noch einen Theil: und ein Solches ift eben. das Unbegrenzte. Wie aber das Nichtsevende ift, so ift nicht. das Sevende. Gegenseitige Begrenzung wurde Statt finden, wenn Mehrere maren; aber ba nur bas Eine ift, so ift es nicht; begrenzt. Das Eine bewegt sich nicht, noch ift es unbewegt: unbewegt ist das Nichtsenende, benn in es fommt kein Anderes noch geht es in ein Anderes; bewegt wird aber nur das Mehrere, benn Eins mußte ins Andere fich bewegen. Das Gine ruht also weber, noch ist es bewegt; benn es ist weber bem Nichtsevenden, noch dem Vielen gleich. In allem biefen verhalt: fich Gott so; benn er ist ewig und Einer, sich felbst gleich und fugelförmig, weder unbegrenzt noch begrenzt, weder ruhig noch

bewegt." Daraus, daß Nichts aus dem Gleichen oder Ungleichen entstehen könne, zieht Aristoteles (De Xenophane, Zenone et Gorgia, c. 4.) diese Folge: "daß es entweder nichts außer Gott gebe, oder auch alles Uebrige ewig sey."

Wir sehen hier eine Dialeftif, die man metaphysisches Rasonnement nennen fann, bem bas Brincip ber Ibentität jum Grunde liegt: "Das Richts ift gleich Richts, geht nicht ins Senn über, noch umgekehrt; aus Gleichem fann baher nichts entstehen." Diese alteste Weise der Argumentation ift noch immer bis auf den heutigen Tag gültig: 3. B. in den sogenanns ten Beweisen von der Einheit Gottes. Solches Berfahren befteht barin, Boraussetzungen zu machen, z. B. bie Macht Gottes, und baraus ju schließen und Pravicate ju negiren; bas ist die gewöhnlichste Weise unseres Rasonnirens. In Ansehung ber Bestimmungen ift zu bemerken, baß fie, als ein Negatives, alle vom vositiven, nur realen Senn entfernt gehalten werben. Wir gehen zu dieser Abstraction einen trivialeren Weg, und brauchen nicht solche Dialektif, als die Eleatische Schule: wir sagen, Gott ift unveränderlich, Die Beränderung fommt nur ben endlichen Dingen zu (was wir gleichsam als Erfahrungsfat aufstellen); einerseits haben wir so die endlichen Dinge und die Beränderung, andererseits die Unveränderlichkeit in dieser abstracten absoluten Einheit mit sich. Es ift bieselbe Trennung, nur daß wir auch das Endliche als Seyn gelten laffen; mas bie Eleaten verworfen haben. Ober wir gehen auch aus von ben endlichen Dingen zu ben Arten, Gattungen, laffen nach und nach bas Negative weg; und bie höchste Gattung ift bann Gott, ber, als das höchste Wesen, nur affirmativ ift, aber ohne alle Be-Ober wir gehen vom Endlichen jum Unendlichen über, indem wir sagen, daß das Endliche, als beschränft, im Unendlichen feinen Grund haben muffe. In allen biefen Formen, bie uns gang geläufig find, ift biefelbe Schwierigfeit ber Frage enthalten, Die in Unsehung ber Gleatischen Gebanken Statt fin-

Wo kommt nun die Bestimmung her, wie ist sie ju fassen, sowohl in bem Ginen felbft, bas Endliche auf ber Seite laffenb, als auch, wie geht das Unendliche zum Endlichen heraus? Die Eleaten unterscheiden sich in ihren Gedanken von diesem unsern gewöhnlichen reflectirenden Denken baburch, daß fie fveculativ babei zu Werke gegangen find - nämlich bas Speculative ift, bag bie Beränderung gar nicht fen -: und daß fie so gezeigt haben, daß. fo wie man bas Seyn voraussett, die Veranderung an fich Bis berspruch ift, ein Unbegreifliches; benn aus bem Eins, bem Seyn, ift die Bestimmung bes Negativen, ber Vielheit, entfernt. Während wir also in unserer Vorstellung die Wirklichkeit ber endlichen Welt auch gelten laffen, so find die Eleaten confequenter gewesen, indem fie babin fortgegangen, daß nur bas Gine fen, und daß das Negative gar nicht fen; eine Confequenz, die, wenn wir sie auch bewundern muffen, doch eine nicht minder große Abstraction bleibt.

Steptifer sahen darin die Ansicht von der Ungewißheit aller Dinge, und Verse bieses Sinnes führt Sextus einige Mal 1 an:

Reiner hat je was Klares gewußt: noch wird er es jemals Wiffen, was von ben Göttern sowohl ich sag' als vom Weltall. Denn auch wenn's ihm glückte, baß er bas Bollfommenste sprache, Wüßt' er es selbst boch nicht; benn auf Allem haftet bie Meinung.

Sextus verallgemeinernd erklärt dieß in der ersten Stelle so: "Wie wenn wir uns vorstellen, daß in einem Hause, worin sich viel Kostbarkeiten besinden, Mehrere das Gold bei Nacht suchten, so würde jeder meinen, er habe das Gold gefunden, aber es doch nicht gewiß wissen, wenn er es auch wirklich gefunden hätte. Ebenso treten die Philosophen in diese Welt, wie in ein großes Haus, die Wahrheit zu suchen; wenn sie auch sie erreicht zu haben." Das Lenophanische unbestimmte Ausdrücken könnte auch nur heißen, daß Keiner das wisse, was er (Xenophanes) hier

<sup>1</sup> adv. Math. VII, 47—52; 110—111; VIII. 326; Pyrrh. Hyp. II. 4, §. 18.

bekannt mache. An der zweiten Stelle legt es Sextus so aus, daß "Kenophanes nicht alle Erkenntniß aushebe, sondern nur die wissenschaftliche und untrügliche: das meinende Wissen aber übrig lasse. Dieß sagt er darin: Auf Allem haftet die Meinung. So daß das Kriterium nach ihm die Meinung, d. h. das Wahrscheinliche ist, nicht das Feste und Sichere; Parmenides aber verdammte die Meinung." Allein consequent, seinem Einen gemäß, ist das Ausheben der Borstellungen, das er im Vorhergehenden dialektisch thut: allein offenbar sen, Niemand wisse das Wahre, was er hiermit sage; wenn auch solcher Gedanke einem durch den Kops gegangen, so habe er es nicht gewußt, daß dieß das Wahre sen, sondern es sen sür einen Solchen auch nur eine Weinung.

Wir sehen hier in Xenophanes ein gedoppeltes Bewußtseyn: ein reines Bewußtseyn und Bewußtseyn bes Wesens, und ein Bewußtseyn der Meinung; jenes war ihm das Bewußtseyn des Göttlichen, und es ist die reine Dialektik, welche gegen alles Bostimmte sich negativ verhält und es aufhebt. Wie er sich daher gegen die sinnliche Welt und die endlichen Gedankenbestimmungen erklärt, so spricht er sich auch am stärkten gegen die mythologischen Vorstellungen der Griechen von den Göttern aus. Er sagt unter Anderem bei Brandis (Comment. Eleat. P. I. p. 68.):

Aber wenn hanbe nur hatten bie Stiere und kömen erhalten, Werke ber bilbenben Kunft, wie Menschen, bamit zu vollbringen: Würben sie, Götterbilber erschaffenb, solcherlei Körper Ihnen verleihn, wie an Wuchs und Gestalt sie selber einhergehn.

Auch schmäht er über bes Homer und Hesiodus' Borstels lungen von den Göttern in Bersen, die und Sertus (adv. Math. IX. 193) ausbewahrt hat:

Alles haben ben Göttern Hesiodus, so wie homerus, Angehängt, was Schande und Tabel bei Menschen verbienet, Stehlen und Ghebrechen und wechselseit'ges Betrügen.

Wie er auf ber einen Seite bas absolute Befen so als

bas Einfache bestimmte, das aber, was ist, durchdringt, und in ihm unmittelbar gegenwärtig ist: so philosophirt er auf der andern Seite über die Erscheinungen, worüber uns nur theils Fragmentarisches überliefert ist, theils haben solche physikalische Weinungen auch kein großes Interesse; sie sollten auch keine speculative Bedeutung mehr haben, so wenig als bei unsern Physikern. Wenn er in dieser Rücksicht fagt:

Aus der Erbe ist Alles, in sie geht Alles zurücke, Alle ja sind wir aus Erbe zugleich und Wasser entsprungen, Also ist Alles, was wächst und entsteht, nur Erde und Wasser;

so hat dieß nicht den Sinn, als ob darin das Wesen, die physischen Principien, wie in dem Thaletischen Wasser ausgesprochen seyn sollten, wie Aristoteles ausdrücklich sagt, daß Keiner die Erde als das absolute Princip angesehen.

## 2. parmenides.

Parmenides ist eine ausgezeichnete Figur in der Cleatischen Schule, und kommt zu bestimmtern Begriffen, als Xenophanes. Er war nach Diogenes (XI. 21.) aus einem angesehenen und reichen Geschlechte zu Elea geboren. Von seinem Leben ist indessen weisen, giebt Aristoteles (Met. I. 5.) nur als eine Sage. Serwiss Empiricus (adv. Math. VII. 111.) nennt ihn einen Freund (prúquios) des Xenophanes. Diogenes Laertius berichtet näsher, "er habe den Anarimander gehört, auch den Xenophanes, seh diesem jedoch nicht gesolgt" (was nur auf den äußeren Ausenthalt zu gehen scheint); "er habe aber mit Aminias, und Diochätes, dem Pythagoreer, gelebt, seh diesem mehr gesolgt, und habe sich auch von jenem, nicht von Xenophanes, zu einem ruhigen Leben bewegen lassen." Daß sein Leben überhaupt zwisschen Xenophanes und Zeno fällt, so daß er mit ihnen gleichs

<sup>1</sup> Sext. Empir. adv. Math. X. 313-314; Simplic. in Phys. Arist. p. 41.

zeitig, nur junger als jener und alter als biefer war, ift ausge-Rach Diogenes (IX. 23.) blühte er um die 69. Olympiade (504-501 v. Chr.). Am wichtigsten ift feine Reise nach Athen mit Zeno, wo Blato fie mit Sofrates fich unterre-Das ist im Allgemeinen anzunehmen; was jedoch baran geschichtlich ift, ist nicht auszumitteln. Im Theatet läßt Blato ben Sofrates zu ber Aufforderung, bas Syftem ber Eleaten zu prufen, fagen: "Den Meliffus und die Anderen, welche bas AU als bas ruhende Eine behaupten, scheue ich mich hart mitzunehmen, weniger aber, als ben Barmenides. Denn biefer icheint mir, um mit homer zu sprechen, zugleich ehrwürdig und gediegen; benn ich habe Gemeinschaft mit bem Mann gehabt, und schöne Reben von ihm gehört, als ich noch ganz jung, und er schon sehr alt gewesen." 1 Und im Blatonischen Dialog Barmenibes (p. 127. Steph. p. 4. Bekk.), wo die sich unterrebenden Bersonen bekanntlich Barmenibes und Sofrates find, werben die historischen Umftande dieser Zusammenkunft noch naher bestimmt: "Barmenibes fen schon sehr alt gewesen, mit gang grauen Saaren, ichon von Ansehen, ungefähr fünf und sechzig Jahr alt, Zeno nahe an vierzig." Tennemann (B. I. S. 415.) sett diese Reise in die 80. Olympiade (460-457 v. Chr.) So scheint boch Sokrates, ba er Dl. 77, 4 (469 v. Chr.) geboren, immer noch zu jung gewesen zu sehn, um solche Dialoge, wie Blato sie angiebt, geführt zu haben; auch gehört bie Sauptsache Diefes im Beifte ber Eleatischen Schule geschriebenen Dialogs bem Plato felber an. Sonft wissen wir von Barmenibes' Lebensverhaltniffen noch, daß er auch bei feinen Mitburgern in Elea in fehr hohem Ansehen stand, beren Wohlstand vorzüglich ben Gesetzen, die Parmenides ihnen gab, zugeschrieben werben muß. 2 Auch finden wir in dem mirak bes Cebes (ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Platon. Theaet. p. 183. Steph. (p. 263. ed. Bekk.;) Sophist. p. 217. (p. 127.)

Diog. Laert. IX. 23; et Casaubonus ad h. l.

gen ben Anfang) "ein Parmenibeisches Leben" sprichwörtlich für ein sittliches Leben gebraucht.

Es ift zu bemerken, daß Plato bort, wo bestimmt von der Eleatischen Schule die Rebe ift, gar nicht bes Tenophanes, sonbern nur des Meliffus und Parmenides erwähnt. Dag übrigens fonst Plato in einem feiner Dialoge bem Barmenibes bie Hauptrolle giebt, und ihm die erhabenfte Dialektif in ben Mund legt, die ce je gegeben, dieß gehört noch nicht hierher. bei Xenophanes burch ben Sag, aus Nichts wird Nichts, bas Entstehen und was damit zusammenhängt ober barauf zurudgeführt werden fann, überhaupt negirt ift: so tritt bei Parmenibes bet Gegensat von Seyn und Nichtseyn bestimmter, obgleich noch ohne Bewußtseyn auf. Sertus Empiricus und Simplicius haben und nun bie bedeutenoften Fragmente aus bem Gebichte bes Parmenibes aufbehalten; benn auch Parmenibes trug seine Philosophie als Gebicht vor. Das erfte lange Fragment bei Sertus (adv. Math. VII. 111.) ift ein allegorischer Eingang zu feinem Gedichte von ber Ratur. Dieser Eingang ift majestütisch, zeigt uns die Manier ber Beit, und im Ganzen eine energische, heftige Seele, welche mit bem Wefen ringt, es zu faffen und auszusprechen. Wir können bes Parmenibes Philosophie meist mit seinen eigenen Worten geben. Der Eingang lautet:

Rosse, die fort mich trugen, so wie ihr Muth sie beseelte, Brachten mich auf die vielgepriesene Straße der Göttin, Welche den wissenden Mann zu jeglicher Kenntniß hinanführt. Jungfraun wiesen die Bahn. Es tont' in den Büchsen der Räder heiß die Achse, als schnell herbei des helios Töchter Eilten, die Wohnung der Nacht verlassend, zum Lichte sich drängend, und mit mächtigen händen den hüllenden Schleier erhebend.

Die Jungfraum sollen nach Sertus (adv. Math. VII. 112113.) die Sinne, bes Helios Töchter insbesonbere die Augen seyn.

Allbort stehen die Thore der Wege der Racht und des Tages. Jeso nahten den großen Pforten die himmlischen Jungfraun,

Deren doppelte Schlüssel die strasende Dike bewahret. Dieser redeten zu mit sansten Worten die Mädchen, Und bewogen sie klug, den eichelförmigen Riegel Ungefäumt von den Ahoren hinwegzuschieben. Doch jene Deffneten alsodald die gähnende Weite der Pforten, Trieden sodann durchs off'ne Thor die Ross und den Wagen. Freundlich empfing mich die Göttin, ergriff mit der hand meine Rechte; Und zu mir sich wendend, begann sie also die Rede:

D, Du, der unsterdlichen Lenkern und Rossen gesellet, Kamst hierher in meinen Pallast, sen, Jüngling, willkommen. Denn kein böses Geschick hat dieses Pfads Dich geführet (Bahrlich, er liegt weitab von den Bahnen der sterblichen Menschen), Sondern Themis und Dike. Run sollst Du auch Alles erkunden, Bas das unwankende herz der überredenden Wahrheit, Was der Sterblichen Meinungen sind, auf die nicht zu trauen. Aber von solcherlei Weg' halt' fern die forschende Seele. Laß auf diesem Wege die vielversuchte Gewohnheit Nicht Dich zwingen, dem unbedachtsamen Auge zu solgen, Oder dem schallenden Ohr und der Zung'. Du erwäge bedächtig Kur mit Deiner Vernunst die Lehre, die vielsach geprüfte, Die ich verkünden Dir will. Denn es sehlt allein die Begierde Ihres Wegs.

Hierauf entwickelt die Göttin nun Alles: bas boppelte Wiffen a) bes Denkens, ber Wahrheit, und B) ber Meinung, als die zwei Theile bes Gebichts. In einem andern Fragmente bei Simplicius zu Aristoteles' Physik (p. 25; 19, a) und bei Proflus jum Timaus (p. 29. b), ift uns ber Sauptibeil biefer Unterweifung aufbehalten: "Bernimm," fpricht die Gottin, "welches die beiben Wege des Wissens sind. Der eine, baß nur bas Seyn, und baß nicht ift bas Nichtfeyn, bieß ift der Ueberzeugung Pfad, auf ihm ist die Wahrheit. Der andere. daß das Senn nicht ift, und daß nothwendig das Richtsenn. von biesem sage ich Dir, daß er ber gang unvernünftige Weg ift; benn bas Nichtsenn fannst Du nicht erfennen, noch erreichen. noch aussprechen." Das Richts verkehrt sich in ber That in Etwas, indem es gebacht ober gefagt wirb; wir fagen Etwas, benken Etwas, wenn wir bas Richts benken und fagen wollen. "Es ift nothwendig, daß das Sagen und das Denken das Seyende ift; benn bas Seyn ift, aber bas Richts ift gar nicht." Dieß

ift die kurze Bestimmung, und in dieß Nichts fällt die Regation überhaupt, in concreterer Form bie Grenze, bas Endliche, bie Beschränktheit; determinatio est negatio, ift ber große Sat bes Parmenibes fagt, welche Form auch bas Negative annehmen mag, es ift gar nicht. Das Nichts für bas Wahre zu halten, ift "ber Weg bes Irrthums, auf bem bie nichts wiffenden doppelföpfigen Sterblichen umberschweifen. Rathlofigfeit in ihren Gemüthern lenkt ben irrenden Sinn. Sie werben als Taube und staunende Blinde, als verwirrte Sorben getrieben, . welche das Seyn und das Nichtseyn für daffelbe halten, und bann wieder nicht für baffelbe;" ber Irrthum ift, fie mit einanju verwechseln, ihnen benfelben Werth ju geben: ober fie ju unterscheiben, als ob das Nichtsenende das Begrenzte überhaupt ware. "So windet ihrer Aller Weg sich in sich felbst wieder zu= rud;" er ift eine sich beständig widersprechende, sich auflösende Bewegung: ber menschlichen Vorstellung gelte jest bieß für bas Wefen, jest fein Gegentheil, und bann wieder eine Vermischung von Beiben.

Simplicius zur Physik bes Aristoteles (p. 17. a; 31, 19.) führt ferner an: "Die Wahrheit ift aber nur bas Ift: bieß ift unerzeugt und unvergänglich, ganz, Eines Geschlechts (μουνογενές), unbewegt und ohne Ende; es war nicht, noch wird es senn, sonbern jest ift Alles zugleich. Denn welche Geburt wolltest für baffelbe Du suchen? Wie und woher sollte es vermehrt seyn? Daß aus dem Richtsevenden, werde ich Dir nicht erlauben, weber zu fagen noch zu benfen; benn es ift weber fagbar noch benkbar, daß das Ift nicht ift. Welche Nothwendigfeit hätte später ober früher es aus bem Nichts anfangen laffen? muß es burchaus nur fenn, ober nicht: noch wird bie Starfe ber Ueberzeugung jemals aus dem Nichtsevenden etwas Anderes entstehen laffen. So ift Entstehen verschwunden, und Untergang unglaublich. Das Seyn ift nicht trennbar, benn es ift gang fich felbst gleich; es ift nicht irgendwo mehr, sonst hinge

18

es nicht zusammen; noch weniger, sondern Alles ift voll vom Das All ift Ein Zusammenhang, benn Sevendes fließt mit bem Sevenden zusammen; es ift unveränderlich, und ruht fest in sich felbst: die ftarke Nothwendigkeit halt es in ben Banden ber Grenze. Daher fann man nicht fagen, es feb unvollendet; denn es ift ohne Mangel, aber nichtsevend entbehrte es Alles." Dieses Senn ist nicht bas Unbestimmte (ansigor), ba es in ben Schranken ber Nothwendigkeit gehalten ift: wie benn Aristoteles dem Barmenides bas Begrenzen auschreibt. Grenze ift ein Ausbrud, bei bem es unbestimmt bleibt, in welchem Sinne er zu nehmen; bei Parmenides ift dies absolut Begrenzende aber als dien die schlechthin in sich bestimmte absolute Nothwendigkeit: und es ift von Wichtigkeit, bag er über ben wüsten Begriff bes Unenblichen hinausgegangen. "Das Den= fen und bas, um weswillen ber Bebanke ift, ift baffelbe. Denn nicht ohne bas Sepende, in welchem es fich ausspricht (er & πεφατισμένον έστίν), wirst du das Denken finden; denn es ist nichts und wird nichts fenn, außer bem Sependen." Das ift ber Hauptgebanke. Das Denken producirt sich; und was producirt wird, ift ein Gedanke. Denken ift also mit seinem Senn ibentisch; benn es ift nichts außer bem Senn, biefer großen Affirmation. Blotin, indem er (V. Ennead. I. 8.) dieß lette Fragment anführt, sagt, "baß Parmenibes biefe Anficht ergriff, insofern er bas Sepenbe nicht in ben finnlichen Dingen fette; benn bas Seyn mit bem Denken ibentificirend, behauptete er es als unveränderlich." Die Sophisten folgerten baraus: "Alles ist Wahrheit, es giebt feinen Irrthum; benn Irrthum ist das Richtsevende, das nicht zu benfen ift."

Indem hierin die Erhebung in das Reich des Ideellen zu sehen ist, so hat mit Parmenides das eigentliche Philosophiren angefangen; Ein Mensch macht sich frei von allen Vorstellunsgen und Meinungen, spricht ihnen alle Wahrheit ab, und sagt, nur die Nothwendigkeit, das Seyn ist das Wahre. Dieser Ans

fang ift freilich noch trübe und unbestimmt, und es ift nicht weiter zu erklaren, was barin liegt; aber gerabe bieß Erklaren ift die Ausbildung der Philosophie selbst, die hier noch nicht vorhanden ift. Damit verband fich bie Dialektif, daß bas Beranberliche keine Wahrheit habe; benn wenn man diese Bestimmungen nimmt, wie fie gelten, fo kommt man auf Widersprüche. Ferner haben wir bei Simplicius (in Arist. Phys. p. 27, b; 31, b.) bilbliche Darstellungen bes Parmenibes: "Beil bie außerste Grenze bes Seyns vollfommen ift, fo ift es von allen Seiten her der Maffe einer wohlfreisenden Rugel gleich, von der Mitte her allenthalben fich in Gleichgewicht haltend; benn es barf nicht um etwas größer ober fleiner hier ober bort fenn. es ist kein Nichtsevendes, bas ihm wehrte, zum Gleichen hinzubringen," jur Einheit mit fich felbst ju tommen; "und es ift fein Sependes, wo es leer vom Sependen ware, hier mehr, bort min-Weil das All ohne Mangel ift, so ift es allenthalben auf biefelbe Weise sich gleich in feinen Bestimmungen." Blotin am angeführten Orte fagt: "Er vergleiche bas Seyn mit ber Rugelgestalt, ba es Alles in fich begreife, und bas Denken nicht außerhalb beffelben, sondern in ihm enthalten sen." Und Simplicius: "Man muffe sich nicht wundern; denn wegen der poetischen Saltung halte er sich auch an eine mythologische Kiction (πλάσματος)" Und fällt babei fogleich ein, baß die Rugel begrenzt, überdieß im Raume ift, und daher ein Anderes darüber senn muß: bann ift ber Begriff ber Rugel boch die Gleichheit bes Berhaltens von Unterschiedenem, ungeachtet eben die Ununterschiedenheit ausgebrückt werden sollte; also ist dies kein consequentes Bild.

Dieser Lehre der Wahrheit fügt nun Parmenibes noch die Lehre der menschlichen Meinungen, das täuschende System der Welt hinzu. Nach Simplicius zu Aristoteles' Physik (p. 7, b; 39, a.) sagt er: "Die Menschen setzten zwei Formen in ihren 18\*

Meinungen, beren die eine nicht fenn follte, und worin sie sich geirrt haben; fie ftellen fie einander an Gestalt und Beichen, getrennt von einander, entgegen. Das Gine, das atherische Feuer ber Flamme, gang fein, mit sich felbst durchaus identisch, aber nicht mit bem Andern ibentisch, sondern auch jenes für sich: gegenüber bas Rächtliche, ober bas bichte und schwere Wefen." Bon jenem wird Barme, Beichheit, Leichtigfeit, von biefem bas Ralte ausgesagt. "Aber ba Alles Licht und Nacht genannt wird, und die Bestimmungen berselben ben einen und ben ans bern Dingen zufommen: so ift Alles zugleich erfüllt von Licht und bunkler Racht, die Beibe gleich find, ba Nichts ohne Beibe ift;" wie Aristoteles (Met. 1. 3 und 5.) und die anderen Geschichtsschreiber bem Barmenibes einmuthig dieß zuschreiben, baß er für das Spftem der erscheinenden Dinge zwei Principe aufftelle, bas Warme und bas Ralte, burch beren Berbindung Alles ift. Das Licht, bas Feuer ift als bas Thatige, Belebende: Die Nacht, bas Ralte, als bas Leibende beftimmt.

Barmenides spricht auch auf Buthagoreische Weise - wie ihn benn auch Strabo einen ανήρ Πυθαγορείος nannte -- in folgender, auch mythologischer Vorstellung: "Es seyen Kronen über einander geflochten, von benen immer bie eine aus bem . Undichten, die andere aus dem Dichten sen, zwischen welchen andere, die aus Licht und Kinsterniß gemischt seven, sich befan-Die engeren seven aus uhreinem Keuer, die über ihnen aber aus Nacht, burch welche die Kraft ber Klamme geht. fie aber alle zusammenhalte, sen ein Festes, wie eine Mauer, unter welchem eine feurige Kronc sen: und die mittelste der undichten wiederum eine feurige. Die mittelste unter ben gemischten aber sey bie Göttin, die Alles regiert, ber Bertheiler (xlnvovxog), die Dife und die Nothwendigkeit. Denn fie fen von aller irbischen Erzeugung und Bermischung bas Brincip, welches das Männliche mit dem Weiblichen und umgekehrt sich ju vermischen treibt; fie habe ben Amor fich jum Gehülfen

angenommen, und als ben ersten aller Götter ihn erzeugt. Die Luft seine Abscheidung (å $v\alpha\pi\nu o\eta$ ) der Erde, das Ausathmen des Feuers die Sonne und die Milchstraße, aus Luft und Feuer gemischt der Mond" u. s. w. 1

Es bleibt nun noch übrig, die Art und Weise anzugeben, wie Parmenides die Empfindung und das Denken erklärte; was allerdings zunächst als Materialismus erscheinen könnte. Theophrast 2 bemerkt nämlich in dieser Hinsicht: "Parmenides hat gar nichts Näheres hierüber bestimmt, sondern nur daß, da es zwei Elemente gebe, die Erkenntniß nach dem Ueberwiegen des einen oder des andern bestimmt sen; denn jenachdem das Warme oder das Kalte überwiege, werde der Gedanke ein anderer: besser und reiner sen der durch das Warme, doch bedürfe auch er noch eines gewissen Ebenmaßes.

Denn wie Zeglichem bleibt in ben irrenden Gliebern bie Mischung, Also ist auch ber Verstand ben Menschen gesellt; ba baffelbe, Was sich im Menschen besinnt, zugleich ber Glieber Natur ift, Allen sowohl als bem All; benn bas Meiste ja ist ber Gebanke.

So nimmt er also Empfinden und Denken als daffelbe, und läßt Gedächtniß und Vergessen aus diesen durch die Mischung entstehen; wenn sie sich aber in der Mischung gleich kommen, ob dieß das Denken sey oder nicht, und welcher Zustand dieß sey, das läßt er unbestimmt. Daß er aber auch dem Entgegengesetzen an und für sich Empfindung zuschrieb, ist klar, indem er sagt: Das Todte empfinde nicht das Licht, das Warme und die Stimme, weil ihm das Feuer fehlt; es empfinde aber das Kalte, die Stille und das Entgegengesetze, und überhaupt habe jedes Sevende eine gewisse Erkentniß." In der That ist diese Ansicht des Parmenides aber vielmehr das Gegentheil des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutarch. De plac. phil. II. 7; Euseb. XV. 38; Stob. Ecl. Phys. c. 23, p. 482—484; Simplicius in Arist. Phys. p. 9, a; 7, b; Arist. Met. I. 4; Brandis Comment. Eleat., p. 162

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De sensu, p. 1. ed. Steph. 1557. (citante Fülleborn p. 92).

Materialismus; benn biefer besteht barin, die Seele aus Theislen, unabhängigen Kräften (bas hölzerne Pferd ber Sinne) zussammenzusegen.

## 3. Melissas.

Es ist wenig von dem Leben des Melissus zu sagen: Diosgenes Laertius (IX. 24.) nennt ihn einen Schüler des Parmenides, allein dieß Schüler-Senn ist etwas Unbestimmtes; es wird ebenso von ihm angegeben, daß er mit Heraklit umgegangen. Er war ein Samier, wie Pythagoras, sonst ein angesehener Staatsmann unter seinem Bolke; es wird von Plutarch (in Pericle, 26.) angesührt, daß er, als Admiral der Samier, in eisner Schlacht einen Sieg über die Athener davon getragen habe. Er blühte um die 84. Ohnmpiade (444 v. Chr.)

Auch in Ansehung seiner Philosophie ist wenig von ihm zu bemerken; Aristoteles, wo er seiner erwähnt, erwähnt ihn immer mit Parmenides zusammen, als ihm gleich in seinen Gebanken. Bon seiner prosaischen Schrift über die Natur hat Simplicius zu Aristoteles Physik (p. 7. sqq.) und mehrere Fragmente erhalten, welche dieselben Gedanken und Argumentationen, wie des Parmenides, nur zum Theil etwas ausgeführter zeigen. Es wäre die Frage, ob das Rasonnement, worin gezeigt wird, daß die Beränderung nicht ist oder sich widerspreche, welches bei Aristoteles, in seinem lückenhasten und an einzelnen Stellen höchst corrupten Werke über Xenophanes, Zeno und Gotgias (c.1.), dem Xenophanes zugeschrieben wird, nicht dem Melissus angehöre.

Da der Anfang fehlt, worin gesagt ift, wessen Rasonnement es ist, so sind nur Vermuthungen für Xenophanes. Die Schrift fängt mit den Worten an: "Er sagt," ohne daß ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der That, da die Vergleichung dieses Räsonnements mit den Fragmenten des Melissus, die und Simplicius (in Arist. Physica und De coelo) ausbewahrt hat, diese Vermuthung außer Iweisel seht: so mußte der Herausgeber dasselbe hierher ziehen, wiewohl Hegel es, wenn er die Eleaten getrennt darstellte, beim Tenophanes vortrug.

Rame genannt ware. Es kommt also allein auf die Ueberschrift an, ob Aristoteles die Philosophie des Tenophanes vorträgt; und ba ift zu bemerten, daß andere Sanbichriften andere Ueberschriften haben. Ja, es wird in biefer Schrift (c. 2.) eine Meinung von Tenophanes so erwähnt, daß es scheinen sollte, als ob, wenn das Vorhergehende, von Aristoteles Angeführte er bem Xenophanes zuschriebe, er anders bavon sprechen würde. Es ist möglich, daß Zeno gemeint ift, wie die Inschrift auch häufig lautet. Es ift eine in ber Form gebilbetere Dialektif und mehr Reflexion darin, als, nach ben Versen, nicht nur von Xenophanes, sondern felbst von Parmenides zu erwarten ift. Da Aristoteles ausbrudlich sagt, Tenophanes habe noch nichts deutlich bestimmt: so ift bas gebildete Rasonnement, welches im Aristoteles enthalten ift, wohl bem Tenophanes abzusprechen; wenigstens ift soviel gewiß, daß Xenophanes selbst feine Gebanfen noch nicht so geordnet und bestimmt auszusprechen wußte, als sie hier angegeben sind. Dort heißt es nun:

"Wenn etwas ist, so ist es ewig, (atdiov)." ein ungeschickter Ausbruck, benn wir benken gleich babei an Zeit, mischen Vergangenheit und Zufunft hinein, als eine unendlich lange Zeit; aber davon ift die Rede, dieß aldeor sen das Sichselbstgleiche, Unsinnliche, Unwandelbare, rein Gegenwärtige, ohne baß eine Zeitvorstellung hereinfomme. Es ift, Entstehen und Beränderung ift ausgeschlossen; wenn es entstände, so entstände es aus dem Nichts oder aus dem Seyn. "Es ist unmöglich, baß Etwas aus bem Nichts entstehe. Moge min Alles entstanben senn ober nur nicht Alles ewig senn, in beiben Fällen würde es aus bem Nichts entstehen. Denn wenn Alles entstanden ware, so wurde vorher Richts gewesen fenn. Wenn nur Einiges bas Sepende ware, aus welchem bas Uebrige entspränge, so wurde bas Eins mehr und größer werben. Aber bas Dehr und Größere wurde fo aus bem Richts feiner felbft entstehen; benn im Wenigern ift nicht sein Dehr, noch im Kleinern fein

Größeres enthalten." — Simplicius zur Physik bes Aristoteles (p. 22. b.) fügt hingu: "Ebenso wenig fann Etwas aus bem Sevenden entstehen; benn bas Sevende ift ja schon, entsteht also nicht erft aus bem Sevenden." — "Als ewig ist bas Sevende auch unbegrenzt, ba es keinen Anfang hat, aus bem es ware, noch ein Ende, worein es aufhörte. Das unendliche All ift Eines; benn wenn 3wei ober Mehrere waren, fo wurden fte einander begrenzen," alfo einen Anfang und Ende haben; bas Eine ware das Nichts des Andern, und fame aus diesem Nichts her. "Dieß Eine ist sich felbst gleich; benn wenn Ungleiches ware, so ware nicht mehr bas Eins, sondern Viele gesett. Eine ist ebenso unbeweglich; benn es bewegt sich nicht, ba es nicht in Etwas übergeht. Uebergehend aber wurde es fich in bas Bolle, ober in das Leere bewegen muffen: in das Bolle nicht, dieß ist unmöglich; in das Leere ebenfowenig, benn dieß ift bas Richts. Das Eins ift barum ebenso schmerzlos und gefund, nicht in Stellung ober Geftalt fich veranbernd, noch fich mit Anderem vermischend. Denn alle diese Bestimmungen fcbloffen in sich, daß das Richtsenende entstehe, und das Sepende vergehe; was unmöglich ift." Es ift also auch hier ber Wiberfpruch aufgezeigt, wenn man von Entstehen und Vergeben spricht.

Diesem Wahren und dieser Wahrheit setzt nun Melissus die Meinung entgegen. Die im Wesen vertilgte Beränderung und Vielheit tritt auf die andere Seite, in das Bewußtseyn, als in ein Meinendes; es ist nothwendig, dieß zu sagen, wenn nur die negative Seite, das Ausheben dieser Momente, das prädicatlose Absolute sestgehalten wird. "In der sinnlichen Ansichauung sey das Gegentheil für uns vorhanden, nämlich eine Menge von Dingen, ihre Veränderung, ihr Entstehen und Vergeshen, und ihre Vermischung. Dadurch tritt nun jenes erste Wissen neben dieses zweite, welches ebenso viel Gewißheit für das gesmeine Bewußtseyn hat, als das erste." Melisus scheint für

das Eine oder das Andere nicht entschieden zu haben: sondern, schwebend zwischen Beiden, darauf das Erkennen der Wahrheit eingeschränkt zu haben, daß überhaupt zwischen zwei entgegengesesten Wissen die wahrscheinlichere Meinung vorzuziehen sen, aber daß dieß Borgezogene selbst nur für die stärkere Meinung, nicht für Wahrheit anzusehen sen. So drückt sich Aristoteles über ihn aus.

Wenn dann Aristoteles dieß Bestimmte in Ansehung bes Unterschiedes seiner Philosophie von der des Parmenides angiebt, bag erstens Parmenibes bas Gins als Wefen bes Gedankens, Meliffus als Materie aufzufaffen scheine: fo ift zu bemerten, daß eben im reinen Wefen, Seyn ober Gins, diefer Unterschied hinwegfällt. Es ist sowohl reine Materie als reiner Gedanke (wenn ich von diesem Unterschiede spreche) für Parmenides und Meliffus felbst nicht vorhanden, sondern aufgehoben; und es mußte nur in der Weise ihres Ausbrucks fenn, woburch der Eine, nach Aristoteles' Bemerkung (Phys. I. 2), wegen feiner rohern Behandlungsweise (μαλλον φορτικός), es mehr so auf-Befteht zweitens ihr Untergefaßt zu haben scheinen könnte. schied barin, daß Parmenides das Eine als begrenzt bestimmt habe. Meliffus aber als unbegrenzt: fo widersprache bieß Begrenztseyn bes Eins in ber That unmittelbar ber Philosophie bes Parmienides; benn da bie Grenze das Nichtsenn bes Senns ift, so sette er bas Richtsenn. Allein wenn Parmenides von Grenze spricht, so sehen wir überhaupt, daß seine poetische Sprache nicht überall bestimmt ift; bann aber ift Grenze, als reine Grenze, felbst einfaches Seyn und absblute Regativität, worin alles Andere, was sonst gesagt und gesetzt wird, ausgehoben ist. wendigkeit, als diese reine Regativität und Bewegung in fich felbst, obgleich unbewegter Gebanke, ift absolut an ihr Gegentheil Drittens könnte man fagen, daß Parmenides eine Wissenschaft ber Meinung ober Wirklichkeit zugleich aufstellte, ber also bas Senn als Wefen für ben Gebanken mehr entgegen ftande, als bei Meliffus:

## 4. Deno.

Beno's Eigenthümlichkeit ift die Dialektik, die eigentlich mit ihm erft anfängt; er ift ber Meifter ber Eleatischen Schule, in welchem bas reine Denken berfelben gur Bewegung bes Begriffs in sich felbst, zur reinen Seele ber Wiffenschaft wirb. in den bisherigen Eleaten feben wir nur den Sat: "Das Richts hat keine Realität, ift gar nicht; und was Entstehen und Bergehen heißt, fällt also hinweg." Singegen bei Zeno sehen wir zwar auch eben folch' Segen bes Einen, und Aufheben beffen, was ihm wiberfpricht; aber wir sehen zugleich nicht mit dieser Behauptung anfangen, sondern die Bernunft den Anfang damit machen, rubig in sich selbst an bemjenigen, was als sevend gesetzt wird, feine Bernichtung aufzuzeigen. Parmenibes behauptete: "Das All ift unveränderlich, denn in der Veränderung ware das Richtsenn beffen gesett, was ist; aber es ift nur Senn, im San, Richtseyn ift, widerspricht sich Subject und Pradicat." Zeno bingegen fagte: "Sest eure Beranderung; an ihr als Beranderung ift bas ihr Richts, ober sie ift nichts." Dabei war Jenem Beranderung: bestimmte, erfüllte Bewegung. Beno fprach und wandte fich gegen bie Bewegung als folche, ober bie reine Bewegung: "Das reine Senn ist nicht Bewegung, es ift vielmehr bas Richts der Bewegung." Besonders merkwürdig sehen wir in Beno bas höhere Bewußtseyn, daß Eine Bestimmung negirt wird, biese Regation selbst wieder eine Bestimmung ift, und dann in ber absoluten Regation nicht Eine Bestimmung, sondern beide entgegengesetzte negirt werden muffen. Dieß ahnet Zeno; und weil er voraussah, daß Seyn das Gegentheil des Nichts ift, so negirt er von dem Einen bas, was vom Nichts gesagt werben Aber ebenso mußte es auch mit bem Uebrigen geschehen. Diefe hohere Dialektik finden wir bei Plato in feinem Barmenibes; hier bricht dieß nur von einigen Bestimmungen hervor, nicht von den Bestimmungen des Einen und des Seyns felbft. Das höhere Bewußtseyn ift bas Bewußtseyn über die Richtigfeit des Seyns ebenso, als eines Bestimmten gegen das Richts, theils in Heraklit und dann in den Sophisten; es bleibt damit keine Wahrheit, kein Ansichsendes, sondern nur das Fürsein-Anderes ist, oder die Gewißheit des einzelnen Bewußtseyns, und die Gewißheit als Widerlegung, d. h. die negative Seite der Dialektik.

Beno war, nach Diogenes Laertius (IX. 25.), ebenfalls ein Eleate; er ift ber jungfte, und hat besonders im Umgang mit Barmenides gelebt. Dieser gewann ihn sehr lieb, und nahm ihn an Sohnes statt an; fein eigentlicher Bater hieß Teleutagoras. Er ftand nicht nur in feinem Staat bei feinem Leben fehr in Achtung, sondern war auch allgemein berühmt und besonders als Lehrer geachtet; Plato erwähnt von ihm, aus Athen und anbern Orten sen Männer zu ihm gekommen, um sich seiner Bilbung au übergeben. 1 Es wird ihm von Diogenes (XI. 28.) als stolze Selbstgenügsamkeit angerechnet, daß er (außer der Reise nach Athen) seinen Aufenthalt fortdauernd in Elea hatte, und nicht längere Zeit in bem großen und mächtigen Athen lebte, um bort Ruhm einzuerndten. Befonders berühmt machte seinen Tod bie Stärke seiner Scele in ben fehr verschiedenen Erzählungen, daß er einen Staat (man weiß nicht, ob fein Baterland Elea, ober in Sicilien) von feinem Tyrannen (beffen Rame verschiedentlich, überhaupt aber ber nähere geschichtliche Zusammenhang nicht berichtet wird) auf folgende Weise mit Aufopferung seines Lebens befreit habe. Er sen nämlich eine Berschwörung, ben Tyrannen au fturgen, eingegangen, biefe aber verrathen worden. ber Tyrann nun im Angesichte bes Bolks auf alle Beise foltern ließ, um ihm das Geständniß der Mitverschwornen auszupreffen, und ihn nach den Feinden bes Staats fragte: so habe Zeno zuerst dem Tyrannen alle Freunde des Tyrannen als Theilnehmer angegeben, und bann ben Tyrannen felbst als die Best bes Staates genannt. So haben bie gewaltigen Ermahnungen ober

 $<sup>^{1}\,</sup>$  cf. Plat. Parmenid. pag. 126 — 127, Steph. (pag. 3 — 5. Bekk.)

auch die entsetzlichen Martern und der Tod des Zeno die Bürger ausgebracht und ihnen den Muth erhoben, über den Tyransnen herzusallen, denselben zu tödten, und sich zu befreien. Bersichieden wird besonders die Weise des letzten Austritts, jene hestige und wüthende Weise des Sinnes, erzählt. Er habe sich gestellt, als ob er dem Tyrannen noch etwas ins Ohr sagen wollen, ihn dann in das Ohr gebissen, und so sestgehalten, dis er von den Andern todtgeschlagen worden. Andere berichten, er habe ihn mit den Zähnen dei der Nase hepaact: Andere, er habe, als ihm auf jene Antwort die größten Martern angethan worden, sich die Zunge abgebissen und sie dem Tyrannen ins Gessicht gespien, um ihm zu zeigen, daß er nichts von ihm hersausbringen könne; er sey dann in einem Mörser zerstampst worden.

Es ist schon erinnert worden, baß Zeno die fehr wichtige Seite hat, Urheber ber mahrhaft objectiven Dialeftif ju Alfo Kenophanes, Parmenibes, Meliffus legen ben Sat jum Grunde: "Nichts ift Nichts, bas Nichts ift gar nicht, ober bas Gleiche ift bas Wefen;" b. h. fie jetten eins ber entgegen= gesetten Pradicate als das Wefen. Wo fie nun in einer Bestimmung bas Entgegengesette antreffen, so heben sie biese Beftimmung hiermit auf; aber so hebt sich biefe nur burch ein Anberes, burch mein Festsetzen auf, durch die Unterscheidung, die ich mache, baß Eine Seite bas Wahre, die andere bas Nichtige fen. Es wird von einem bestimmten Sate ausgegangen; bie Nichtigkeit bes Entgegengesetzen erscheint nicht an ihm felbst, nicht baß es sich felbst aufhebt, b. h. daß es einen Widerspruch in ihm hat. fete g. B. etwas fest, bag es bas Richtige: zeige bann nach ber Voraussetzung bieß an ber Bewegung auf; und es folgt alfo, daß ste das Nichtige ift. Aber ein anderes Bewußtsenn sett jenes nicht fest; jenes erkläre ich für unmittelbar wahr, ber Un-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Diog. Laërt. IX. 26-27, et Menag. ad h. l.; Valer. Max. III. 3. ext. 2-3.

bere hat das Recht, etwas Anderes als unmittelbar wahr festzuseten, nämlich Bewegung. Wie das der Fall zu seyn pflegt,
wenn Ein philosophisches System das andere widerlegt, daß das
erste zum Grunde gelegt wird und man aus diesem heraus gegen das andere kämpst. So ist sich die Sache leicht gemacht,
wenn man sagt: "Das andere hat keine Wahrheit, weil es
nicht mit dem meinen übereinstimmt;" das andere hat eben das
Recht, so zu sagen. Es hilft nicht, daß ich mein System oder
meinen Sat beweise, und dann schließe: also ist der entgegengesetze falsch; für diesen anderen Sat erscheint zener immer als
etwas Fremdes, als ein Neußeres. Das Falsche muß nicht
durch ein Anderes, nicht darum als unwahr dargethan werden,
weil das Entgegengesetzte wahr ist, sondern an ihm selbst; diese
vernünstige Einsicht sehen wir in Zeno erwachen.

In Plato's Parmenides (p. 127—128. Steph.; p.6—7. Bekk.) ist diese Dialektik sehr gut beschrieben, indem Blato ben Sofrates barüber sagen läßt: "Daß Zeno in seiner Schrift im Grunde baffelbe behaupte, was Parmenides, daß Alles Eins ift, burch eine Wendung aber uns täuschen wolle, daß er scheine etwas Reues zu fagen. Parmenibes zeige nämlich in seinen Gebichten, daß Alles Eins ift, Zeno dagegen zeige, daß das Biele nicht sen." Beno erwiedert: "Er habe dies vielmehr gegen biejenigen geschrieben, welche ben Sat bes Parmenibes lächerlich zu machen suchen, indem sie zeigen, welche Lächerlichfeiten und Widersprüche gegen sich felbst aus feiner Behauptung fich ergeben; er habe also diejenigen befämpft, die von dem Bielen bas Senn aussagen, um zu zeigen, daß hieraus viel Ungereimteres folge, als aus bem Sate bes Parmenibes." Das ift die nähere Bestimmung ber objectiven Dialektik, worin wir ben einfachen Gedanken nicht mehr fich für fich festseben, fondern erftarkt, ben Krieg in Feindes Land fpielen sehen. Diese negative Seite hat die Dialektif im Bewußtseyn Zenos; aber sie ift auch von ihrer positiven Seite zu betrachten.

Rach ber gewöhnlichen Vorstellung von der Wiffenschaft, wo Sate Refultat bes Beweises find, ift ber Beweis die Bewegung ber Ginsicht, eine Berbindung durch Bermittelung. . Dialektik überhaupt ist: a) äußerliche Dialektik, worin biefe Bewegung vom Zusammenfaffen biefer Bewegung unterschieden ift; B) nicht eine Bewegung nur unserer Einsicht, sondern ein Beweisen aus bem Wefen ber Sache felbft, b. h. bem reinen Be-Jene ift eine Manier, Gegenftanbe fo gu griffe des Inhalts. betrachten, bag man Brunde und Seiten baran aufzeigt, woburch man Alles, was sonft als fest gilt, wantend macht; es können bann auch gang äußerliche Gründe senn, wir werben bei ben Sophisten mehr von dieser Dialektik spre-Die andere Dialektik ift aber die immanente Betrachtung bes Gegenstandes: er wird für sich genommen, ohne Boraussehung, Ibee, Sollen, nicht nach außerlichen Berhaltniffen, Befeten, Gründen; man fest fich gang in die Sache binein, betrachtet ben Gegenstand an ihm selbst, und nimmt ihn nach ben Bestimmungen, die er hat. In dieser Betrachtung zeigt er bann von fich felbst auf, baß er entgegengesette Bestimmungen ents hält, sich also ausbebt; diese Dialektik finden wir vornehmlich bei ben Alten. Die subjective Dialektik, welche aus außerlichen Gründen rasonnirt, ift bann billig, indem sie zugiebt: "Im Rechten ift auch Unrichtiges, und im Falschen auch Wahres." Die wahrhafte Dialektif läßt an ihrem Gegenstande gar nichts übrig, fo daß er nur nach Giner Seite mangelhaft fen; sondern er löft sich nach seiner ganzen Ratur auf. Das Resultat bieser Dialektik ift Rull, das Negative; das Affirmative darin fommt noch nicht vor. Diefer wahrhaften Dialektik kann bas zugefellt werden, mas die Eleaten gethan haben. ihnen aber noch nicht die Bestimmung und bas Wesen bes Auffaffens weit gebiehen; fondern fie find dabei fteben geblieben, baß durch den Widerspruch der Gegenstand ein Richtiges ift.

Beno's Dialektik ber Materie ift bis auf ben heutigen

Tag unwiderlegt; man ift noch nicht barüber hinausgekommen, und läßt die Sache im Umbestimmten liegen. Simplicius zur Physik bes Aristoteles (p. 30.) stellt sie folgenbermaßen bar: "Zeno beweift, daß wenn Bieles ift, so ift es groß und flein; Groß, so fen das Biele unendlich, der Menge nach" (über bie Bielheit, als gleichgültige Grenze, muß hinausgegangen werben ins Unendliche, - was aber unendlich, ift nicht mehr groß, nicht mehr Vieles, sondern das Regative der Vielen;) "Rlein, fo daß fie feine Größe haben," als Atomen. "Hier zeigt er, baß, was feine Größe, noch Dide, noch Maffe habe, auch gar nicht ware. Denn wenn es zu einem Andern hinzugesett wurde, so wurde es daffelbe nicht vermehren: wenn es nämlich keine Größe habe und hinzukomme, so könne es ber Größe bes Anbern nichts zusehen, somit sey bas Hinzugekommene Richts. Ebenso wenn es weggenommen werbe, so werbe bas Andere nicht baburch vermindert; es fen also Nichts. Wenn bas Sevende ift, fo hat nothwendig Jedes Größe und Dide, ift außereinander, eins fieht von dem Andern ab: und von dem Weitern (megi τοῦ προύκοντος) gilt baffelbe; benn auch dieß hat Größe, und in ihm ift gegeneinander Verschiedenes (προέξει αὐτοῦ τι). Es ift aber baffelbe etwas einmal fagen, und es immer fagen; nichts von ihm wird ein Lettes fenn, noch wird nicht fenn ein Anderes zu einem Andern. Wenn also Biele find, so find fie klein und groß: klein, so buß fie keine Große haben; aroß, so daß sie unendlich find."

Das Rähere von dieser Dialektik hat uns num Aristoteles (Phys. VI. 9.) aufbewahrt; die Bewegung hat Zeno vornehmlich objectiv dialektisch behandelt. Die Auskührlichkeit aber, die wir im Parmenides des Plato sehen, kommt ihm nicht zu. Wir sehen für Zeno's Bewußtsehn den einsachen undewegten Gedanken verschwinden, aber selbst benkende Bewegung werden; indem er die sinnliche Bewegung bekämpst, giebt er sie sich. Daß die Dialektik zuerst auf die Bewegung gefallen, davon ist eben dieß der Grund, daß die Dialektik selbst diese Bewegung, oder die Bewegung selbst die Dialektik alles Sevenden ist. Das Ding hat, als sich bewegend, seine Dialektik selbsk an ihm, und die Beswegung ist das Sichsanders-Werden, das SichsAushbeben. Wenn Aristoteles ansührt, Zeno habe die Bewegung geläugnet, weil sie einen inneren Widerspruch habe: so ist dieß nicht so zu kassen, daß die Bewegung gar nicht sev. Daß es Bewegung giebt, daß diese Erscheinung ist, davon ist gar nicht die Rede: sinnliche Gewissheit hat die Bewegung, wie es Elephanten giebt; in diesemissheit hat die Bewegung, wie es Elephanten giebt; in diesem Sinne ist es dem Zeno gar nicht eingefallen, die Bewegung zu läugnen. Die Frage ist vielmehr nach ihrer Wahrheit: die Bewegung ist aber unwahr, denn ihre Vorstellung enthält einen Widerspruch; damit hat er sagen wollen, daß ihr kein wahrhafstes Senn zusomme.

Aus diesem Gesichtspunkt sind die Sätze Zeno's zu begteisen, nicht als Einwürfe gegen die Realität der Bewegung, wie sie zunächst erscheinen: sondern als eine nothwendige Weise, wie die Bewegung zu bestimmen ist, und wie dabei verfahren werben muß. Zeno bringt nun vier Weisen der Widerlegung der Bewegung vor; die Beweise beruhen auf dem unendlichen Gestheiltsenn des Raumes und der Zeit.

a. Die erste Form ist, daß er sagt: "Die Bewegung habe keine Wahrheit, weil das Bewegte vorher bei der Hälfte des Raumes ankommen müßte, als am Ziele." Aristoteles drückt dieß so kurz aus, weil er vorher den Gegenstand weitläusig absehandelt und ausgeführt hatte. Dieß ist allgemeiner so zu fassen, daß die Continuität des Raums vorausgesett wird. Was sich bewegt, soll ein gewisses Ziel erreichen; dieser Weg ist ein Ganzes. Um das Ganze zu durchlausen, muß das Bewegte vorher die Hälfte durchlausen haben: jest ist das Ende dieser Hälfte das Ziel, aber diese Hälfte des Raums ist wieder ein Ganzes, das so auch eine Hälfte hat; es muß also vorher bei der Hälfte dieser Hälfte augekommen werden, u. s. s. ins Unendliche. Zeno

kommt hier auf die unendliche Theilbarkeit des Raums: Raum und Zeit absolut continuirlich find, so kann nirgend mit ber Theilung stille gestanden werden. Jede Größe (und jede Zeit und jeder Raum hat immer eine Große) ift wieder in zwei Salften theilbar, welche zurückgelegt werben muffen: und wenn wir auch einen noch fo fleinen Raum segen, fo tritt immer dieß Verhaltniß ein. Die Bewegung ware bas Durchlaufen biefer unendlichen Momente, endigt barum nie; also kann bas Bewegte nicht an fein Ziel gelangen. Es ift befannt, wie Diogenes von Sinope, ber Cynifer, folche Beweise vom Wiberspruch ber Bewegung gang einfach wiberlegte; ftillschweigend stand er auf und ging hin und her, er widerlegte sie durch die That. 1 Aber wo mit Gründen gestritten wird, da barf man auch nur eine Widerlegung aus Gründen gelten laffen; man hat fich eben nicht mit ber finnlichen Gewißheit zu begnügen, fondern zu begreifen. 'Einwürfe widerlegen heißt das Richtige berfelben zeigen, als wenn fle wegfallen' und gar nicht gemacht werben mußten; aber es ift nothwendig, die Bewegung, so wie Zeno sie gedacht, zu benfen, dieß Seben ber Bewegung jedoch felbft weiter zu bewegen.

Wir sehen hier das schlechte Unendliche oder das reine Erscheinen, dessen einsaches Wesen die Philosophie als den allgemeinen Begriff aufzeigt, entwickelt zuerst in seinem Widerspruche austreten, und ihre Geschichte ein Bewußtseyn über diesen Widerspruch erlangen; die Bewegung, dieß reine Erscheinen selbst, tritt als ein Gedachtes, seiner Wesenheit nach Geseptes, aus: nämlich in seinen Unterschieden der reinen Sichselbstgleichheit und der reinen Negativität, des Punkts gegen die Continuität. Für und hat es in der Vorstellung keinen Widerspruch, daß das Hier des Raums und ebenso das Jest der Zeit als eine Continuität und Länge gesetzt sind; aber ihr Begriff ist sich widersprechend. Die Sichselbstgleichheit oder Continuität ist absoluter Zusammenshang, Vertilgtseyn alles Unterschiedes, alles Negativen, des Kürs

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diog. Laërt. VI. 39. Sext. Empir. Pyrrh. Hyp. III, 8, §. 66. Gefg. b. Яфії. 2. Япя. 19

fichsenns; ber Punkt ift hingegen das reine Fürsichsenn, bas absolute Sichunterscheiben, und Aufheben aller Gleichheit und alles Busammenbangs mit Anderem. Diese beibe Seiten aber find in Raum und Zeit in Gins gefett, Raum und Zeit also ber Wiberspruch; es liegt am nachsten, ihn an ber Bewegung aufzugeis gen: benn in ber Bewegung ift auch für die Vorstellung Entgegegengesettes ungertrennlich gesett. Die Bewegung ist eben die Realität ber Zeit und bes Raumes: und indem diese erscheint und gesett ift, fo ift eben ber erscheinende Widerspruch gesett; und auf biefen Wiberspruch ift es, daß Zeno aufmerksam macht. Die halbirende Grenze, die an der Continuität des Raums geset ift, ift nicht abfolute Grenze, fonbern bas Begrenzte wieder Continuität: aber biefe Continuität ift auch wieder nichts Absolutes, sonbern co ift bad Gegentheil in ihr ju feten, die halbirende Grenze; . aber bamit ift wieber nicht bie Grenze ber Continuitat gesett, bas Halbe ist noch Continuirlich, und so fort ins Unenbliche. Indem wir fagen, "Ins Unendliche," so stellen wir und ein Jenseits, außerhalb der Vorstellung vor, die ba nicht hinkommen Es ift wohl ein endloses Sinausgehen, aber im Begriffe gegenwärtig: ein Sinausgehen von Giner entgegengefetten Bestimmtheit zur andern, von Continuität zu Regativität, von Regativität ju Continuität, bie aber Beibe vor uns find. diefen Momenten kann nun im Fortgehen bas eine als bas wefentliche behauptet werden; zuerst fest Zeno bas continuirliche Fortgeben fo, bag eben bei feinem begrengten Raum als einem Letten angekommen wird, ober Beno behauptet bas Fortgeben in biefem Begrengen.

Die allgemeine Auflösung, die Aristoteles von diesem Wiberspruche giebt, ist nun, daß Raum und Zeit nicht unendsich getheilt, sondern nur theilbar seyen. Nun scheint es aber, daß, indem sie theilbar sind, d. h. der Möglichkeit nach, sie auch wirklich unendlich getheilt seyn müssen; denu sonst könnsten sie nicht ins Unendliche getheilt werden. Das ist die allge-

meine Antwort für die Vorstellung, um die Auflösung des Aristoteles zu widerlegen. Bayle (Tom. IV, art. Zenon, not. E.) fagt beswegen von ber Antwort bes Aristoteles, baß sie pitoyable sen: C'est se moquer du monde que de se servir de cette doctrine; car si la matière est divisible à l'infini, elle contient un nombre infini de parties. Ce n'est donc point un infini en puissance, c'est un infini, qui existe réellement, actuellement. Mais quand-même on accorderait cet infini en puissance, qui deviendrait un infini par la division actuelle de ses parties, on ne perdrait pas ses avantages; car le mouvement est une chose, qui a la même vertu, que la division. Il touche une partie de l'espace sans toucher l'autre, et il les touche toutes les unes après les autres. N'est-ce pas les distinguer actuellement? N'est ce pas faire ce que ferait un géomètre sur une table en tirant des lignes, qui désignassent tous les demi-pouces? Il ne brise pas la table en demi-pouces, mais il v fait néanmoins une division, qui marque la distinction actuelle des parties; et je ne crois pas qu'Aristote eut voulu nier, que si l'on tirait une infinité de lignes sur un pouce de matière, on n'y introduisit une division, qui réduirait en infini actuel ce qui n'était selon lui qu'un infini virtuel. Dieß si ist gut! Theilbarkeit ift, als Möglichkeit, das Allgemeine; es ift sowohl die Continui= tät als die Negativität ober ber Bunkt barin gesett, aber als Momente, nicht Anundfürsichsevende. Ich kann die Materie ins Unendliche theilen, aber ich kann auch nur; ich theile sie nicht wirklich ins Unendliche. Dieß eben ift bas Unendliche, baß keines seiner Momente Realität hat. Es fommt nicht bazu, baß eines an sich wurde ober wirklich geschähe, weder absolute Grenze, noch absolute Continuität; so bag immer bas andere Moment wegfiele. Es find zwei absolut Entgegengesette, aber als Momente, b. h. im einfachen Begriffe ober im Allgemeinen, im Den-19\*

ken, wenn man will; benn im Denken, im Borstellen überhaupt, ist das Gesetze zugleich und auch nicht. Das Vorgestellte als solches oder wie es Bild der Vorstellung ist, ist kein Ding; es hat kein Seyn, und ist auch nicht Nichts.

Raum und Beit ift naber, als Quantum, eine beschränkte Größe, fam also zurudgelegt werben; ebenso wenig als ich ben Raum actu unendlich theile, ebenso wenig ber bewegte Körper. Die Theilung bes Raumes als Getheiltsenn ift nicht absolute Punktualität, noch die reine Continuität bas Ungetheilte und Theilungelose; ebenso ift die Zeit nicht reine Regativität ober Bunktualität, sondern auch Continuität. Es tritt in der Bewegung, an welcher die Begriffe ihre Wirklichkeit für die Vorstellung haben, Beibes hervor: die reine Regativität als Zeit, die Continuität als Raum; die Bewegung selbst ist eben diese wirkliche Einheit in bem Gegensate, und bas Auseinandertreten beis ber Momente in bieser Einheit. Die Bewegung begreifen, heißt, ihr Wesen in der Korm des Begriffs, d. h. als Einheit der Negativität und Continuität aussprechen; an ihnen aber eben ift also weber bie Continuität noch bie Punktualität als bas Wesen zu seten. Stellen wir uns Raum ober Zeit als unendlich getheilt vor, so ift also eine Unendlichkeit von Bunkten, aber bie Continuität ift ebenso baran vorhanden, als ein Raum, ber fie faßt; ale Begriff aber ift biefe Continuitat, baß fie alle Gleiche find, also in Wahrheit nicht als Bunkte, als Gins auseinander Diese beiden Momente aber treten ebenso als sevend auf; sind sie so gleichgültig, so ist nicht mehr ihr Begriff gesett, fondern ihr Senn. An ihnen als sevend ift die Negativität als eine begrenzte Größe, fie existiren als begrenzter Raum und Zeit; und die wirkliche Bewegung ist das Durchlaufen eines begrenzten Raums und einer begrenzten Zeit, nicht bes unendlichen Raums und der unendlichen Zeit.

Daß nun bas Bewegte bei ber Hälfte ankommen mußte, ist bie Behauptung ber Continuität, b. i. ber Möglichkeit ber

Theilung, als bloger Möglichkeit; fie ift also immer möglich bei jedem noch so flein vorgestellten Raum. Man giebt als unverfänglich zu, daß man bei ber Salfte ankommen mußte; fo hat man aber Alles zugegeben, bas Richtankommen: benn einmal gesagt, ist so viel, als ungählige Mal. Man meint bagegen, bei einem größern Raume tonne man bie Salfte jugeben; man ftellt fich aber vor, man muffe an einem Buntte bei einem so fleinen Raum ankommen, daß fein Salbiren mehr möglich fen: b. i. bei einem untheilbaren, nicht continuirlichen, feinem Raume. Dieß ift aber falfch, benn bie Continuität ift eine wesentliche Bestimmung; es giebt allerbings bas Rleinste im Raum, b. h. eine Regation ber Continuität: aber biefe Regation ist etwas gang Abstractes. Ebenso falfch ift aber bas abstracte Festhalten an ber gemeinten Theilung, b. h. an ber ins Unendliche continuirlichen Halbirung; benn in ber Annahme einer Hälfte liegt schon bas Unterbrochensenn ber Continuität. Man muß fagen: Es giebt keine Salfte bes Raums, benn ber Raum ift continuirlich; ein Stud Solg fann man in zwei Balften entzwei brechen, aber nicht ben Raum, und in der Bewegung ist nur Raum. konnte sogleich gesagt werden: ber Raum besteht aus unendlich vielen Bunkten, b. i. unendlich vielen Grenzen, ift also nicht zu durchlaufen. Man stellt sich vor, von so einem untheilbaren Bunfte ju einem andern übergeben ju fonnen; aber man fommt fo nicht weiter, benn biefer find grenzenlos viele. Die Continuis tat ift in ihr Gegentheil, die unbestimmte Menge, zersplittert: b. i. es wird feine Continuität angenommen, alfo feine Bewegung. Man behauptet fälfchlich, fie fen möglich, wenn bei Einem angekommen werbe, das nicht continuirlich fen; benn Bewegung ift Also wenn vorbin gesagt wurde, die Conti-Zusammenhang. nuität sen als Möglichkeit des Theilens ins Unendliche ju Grunde gelegt, fo ift bie Continuitat nur bie Borausfegung; aber was gefest wird an biefer Continuität, ift bas Senn unenblich vieler, abstract absoluter Grengen.

b. Der zweite Beweis, ber ebenso Boraussegen ber Contimultät und Segen ber Theilung ift, heißt "Achilles, ber Schnellfüßige." Die Alten haben es geliebt, die Schwierigkeiten in eine finnliche Borftellung einzukleiben. Bon zwei fich in Giner Richtung bewegenden Körpern, beren ber eine voraus ift und ber andere, in einer bestimmten Entfernung nachfolgenbe, geschwinder als jener sich bewegt, wissen wir, daß ber zweite ben erften einholen wirb. Zeno fagt aber: "Der Langsamere fann auch rom Schnellsten nie eingeholt werben." Und dieß beweist er so: "Der Berfolgende braucht einen gewiffen Theil ber Zeit, um ben Ort ju erreichen, von wo ber Fliehende am Anfang biefes gewiffen Beittheils ausging." Während ber Zeit alfo, bag ber Zweite an ben Bunkt gelangt ift, wo ber Erste fich befand, hat diefer einen neuen Raum gurudgelegt, ben ber Zweite wieder in einem Theile biefes Zeittheils zu burchlaufen hat; und auf biefe Weise geht es ins Unendliche fort.

B durchläuft z. B. in einer Stunde zwei Meilen (cd), A in derselben Eine Meile (de); sind sie nun zwei Meilen (cd) von einander entsernt, so ist B in einer Stunde da angesommen, wo A am Anfang der Stunde war. Während B in der nächsten halben Stunde den von A zurückgelegten Raum einer Meile (de) durchläuft, ist A schon eine halbe Meile (ef) weiter, u. s. s. ins Unendliche. Die schnellere Bewegung hilft dem zweiten Körper so gar nichts, damit er den Zwischenraum durchlause, um den er zurück ist; die Zeit, die er braucht, hat auch der Langsamere immer zu seiner Benutzung, um dadurch einen, wenn gleich immer geringern Vorsprung zu gewinnen, der aber wegen der stesten Halbirung nie ganz verschwindet.

Aristoteles, indem er dieß behandelt, sagt kurz barüber: "Dieser Beweis stellt basselbe unendliche Getheiltsenn vor, er ist aber ein Unwahres; benn ber Schnelle wird den Langsamen

boch einholen, wenn ihm gestattet murbe, die Grenze gu überschreiten." Diese Antwort ift richtig und enthält Alles: es sind nämlich bei biefer Vorstellung zwei Zeitpunkte und zwei Räume angenommen, die von einander geschieden, b. h. gegen einander begrenzt find; wenn man hingegen annimmt, daß Zeit und Raum continuirlich find, fo daß zwei Zeitpunkte ober Raumpuntte sich als continuirlich auf einander beziehen, so find sie ebenso, als sie zwei sind, auch nicht zwei, sondern identisch. In der Borftellung lofen wir uns die Sache am leichteften fo auf, daß wir fagen: "Weil ber Zweite schneller ift, so legt er einen größeren Raum in berfelben Beit gurud, ale ber Langsame; er kann mithin bis dahin kommen, wovon der Erste ausläuft; und bann noch weiter." Nachdem am Eude ber ersten Stunde B in d und A in e angekommen sind, burchläuft in einem und bemfelben Zeittheil, nämlich in ber zweiten Stunde, A ben Raum eg und B ben Raum dg. Aber biefer Einer fenn sollende Zeittheil ist theilbar in ben, worin B de durchläuft, und in ben, worin B eg burchläuft. Den ersteren hat A voraus, um ef zu durchlausen; so daß A nunmehr in f ist, in demsels ben Zeitpunkt, in welchem B in e ift. Das Begrenzte, über welches nach Aristoteles hinauszukommen ift, was burchbrungen werben muß, ift also die Zeit; da fie continuirlich ist, so ist zur Auflösung ber Schwierigkeit ju fagen, bag bas, mas, als zwei Beittheile unterschieden wird, als Einer gefaßt werden muß, in welchem B von d nach e und von e nach g kommt, indessen A ben Raum eg jurudlegt. In ber Bewegung find zwei Zeitpunkte, so gut wie zwei Raumpunkte, sehr wohl Einer.

Wenn wir uns die Bewegung überhaupt deutlich machen wollen, so sagen wir, der Körper ist an einem Orte, und dann geht er an einen anderen Ort: indem er sich bewegt, ist er nicht mehr am ersten, aber auch noch nicht am zweiten; wäre er an einem von beiden, so ruhte er. Wo ist er nun aber? Sagt man, er sen zwischen beiden, so ist dieß nichts gesagt; denn zwischen beiden, so ist dieß nichts gesagt; denn zwischen

schen beiben ware er auch an einem Orte, es ist also biefelbe Schwierigkeit hier vorhanden. Bewegen heißt aber, an diesem Orte senn und auch wieder nicht, also an beiden zugleich; dieß ift die Continuität bes Raums und ber Zeit, welche die Bemegung erft möglich macht. Beno hat in seiner Consequenz diese beiben Bunfte ftreng gegen einander gehalten. Die Discretion bes Raums und ber Zeit machen wir auch; aber ebenso muß ihnen gestattet werden, Die Grenze zu überschreiten, b. h. die Grenze zu feben als feine, ober getheilte Zeitpunfte, bie auch feine getheilte find. In unserer gewöhnlichen Vorstellung sind bieselben Bestimmungen, auf benen bie Dialektik bes Beno betuht; wir kommen wohl, obgleich ungern baran, ju fagen, in Einem Zeitmoment werden zwei Raumgrößen durchlaufen: aber nicht, ber Schnellere faffe zwei Zeitmomente in Einen jusammen, sonbern segen bafür einen bestimmten Raum. Damit aber ber Langsamere um fein Voraushaben tomme, muß man fagen: er verliere fein Voraushaben eines Zeitmoments, und indirect das Raummoment.

Zeno macht nur die Grenze, die Theilung, das Moment der Discretion des Raums und der Zeit in seiner ganzen Bestimmtheit geltend; daher entsteht der Widerspruch. Es ist die Schwierigkeit, das Denken zu überwinden; denn was allein die Schwierigkeit macht, ist immer das Denken, weil es die in der Wirklichkeit verknüpften Momente eines Gegenstandes in ihrer Unterscheidung aus einander hält. Es hat den Sündenfall hervorgebracht, indem der Mensch vom Baume der Erkenntniß des Guten und Bösen gegessen; es heilt aber auch diesen Schaden.

c. Die britte Form ist nun bei Aristoteles, daß Zeno sagt: "Der fliegende Pfeil ruht, und zwar deswegen, weil das sich Bewegende immer in dem sich gleichen Jest und dem sich gleichen Hier, im Ununterscheidbaren, ist;" er ist hier, und hier, und hier. Es ist eben vom Pfeile zu sagen, daß er immer derselbe, da er immer in demselben Raume und in derselben Zeit

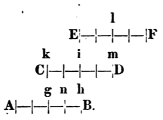
ist: er kommt nicht über seinen Raum hinaus, nimmt nicht elnen anderen, d. h. größeren oder kleineren Raum ein; das nennen wir aber nicht Bewegung, sondern Ruhe. Im Hier und Jest ist das Anderswerden aufgehoben, zwar das Begrenztseyn überhaupt gesest, aber nur als Moment; da im Hier und Jest, als solchen, kein Unterschied liegt, so ist hier die Continuität gegen die bloße Meinung der Verschiedenheit geltend gemacht. Zeder Ort ist ein verschiedener Ort, also derselbe; nicht in diesen sinnlichen Verhältnissen, sondern erst im Geistigen kommt wahrhaster, objectiver Unterschied vor.

Dieß kommt auch in der Mechanik vor; von zwei Körpern fragt es sich, welcher sich bewegt. Es gehören noch mehr als zwei Orte, wenigstens drei dazu, um zu bestimmen, welcher sich bewegt. Aber so viel ist richtig, daß die Bewegung schlechthin relativ ist; ob im absoluten Raume z. B. das Auge ruht oder sich bewegt, ist ganz dasselbe. Oder nach einer Newtonischen Proposition, wenn zwei Körper sich im Kreise um einander bewegen: so fragt es sich, ob der eine ruht oder beide sich bewegen; Newton will dieß durch einen äußeren Umstand, die Spannung der Fäden, entscheiden. Wenn ich auf einem Schisse in entgegengeseter Richtung gegen die Bewegung des Schiss hingehe: so ist dieß gegen das Schiss Bewegung, gegen Anderes Ruhe.

In den beiden ersten Beweisen ist die Continuität im Fortsgehen das Ueberwiegende: es ist keine absolute Grenze, sons dern Hinausgehen über alle Grenze. Hier ist jest das Umgestehrte festgehalten: nämlich das absolute Begrenztseyn, die Untersbrechung der Continuität, aber ohne Nebergang in Anderes; während die Discretion vorausgesest wird, ist die Continuität gesest. Aristoteles sagt über diesen dritten Beweis, "er entspringe daraus, daß angenommen werde, die Zeit bestehe aus den Jest; denn wenn man dieß nicht zugiebt, so kommt der Schluß nicht zu Stande."

d. "Der vierte Beweis," fahrt Ariftoteles fort, "ift entslehnt von gleichen Körpern, bie im Stabium neben einem Gleis

chen mit gleicher Geschwindigkeit sich herbewegen, Einer vom Ende des Stadiums, der andere von der Mitte, gegeneinander; woraus folgen soll, daß die halbe Zeit der doppelten gleich ist. Der Fehlschuß beruht darauf, daß Zeno annimmt, daß das beim Bewegten und das beim Ruhenden eine gleiche Länge in gleicher Zeit mit gleicher Geschwindigkeit durchlause; dieß ist aber falsch."



Wenn auf einem bestimmten Raum, & B. einer Tasel (AB), zwei mit dieser und unter einander gleich lange Körper, der eine (CD) mit einem seiner Enden (C) auf der Mitte (g) der Tasel liegt, der andere (EF) in derselben Richtung mit dem Punkte E nur das Ende (h) der Tasel berührt, und sie sich in entgegengesetzer Richtung bewegen, und jener (CD) z. B. in ciener Stunde das Ende (h) der Tasel erreicht: so geschieht, daß der eine (EF) in der Hälste der Zeit denselben Raum (ik) durchsläuft, den (gh) der andere in der doppelten; die Hälste ist also dem Doppelten gleich. Nämlich dieser zweite kommt (z. B. im Punkte 1) an dem ganzen ersten (CD) vorbei. In der ersten halben Stunde läuft 1 von m bis i, während k nur von g bis n gekommen ist:

In der zweiten halben Stunde läuft 1 an o vorbei bis k, im . Ganzen von m bis k, also bas Doppelte:

Diese vierte Form betrifft den Widerspruch bei entgegengessetzer Bewegung; Einem Körper kommt das Gemeinschaftliche ganz zu, indem er für sich nur einen Theil thut. Hier ist die Entsernung des Einen Körpers die Summe des Entsernens beider, wie, wenn ich zwei Fuß nach Osten gehe und von demsselben Punkte ein Anderer zwei Fuß nach Westen, wir dann vier Fuß entsernt sind; hier sind in der Entsernung Beide positiv, also zu addiren. Oder bin ich zwei Fuß vorwärts und zwei Fuß rückwärts gegangen, so din ich, ungeachtet ich vier Fuß weit gegangen, doch nicht vom Flecke gekommen; die Bewegung ist also nichtig: denn durch Vorwärts und Rückwärtsgehen ist hier Entsgegengesetzes, das sich aushebt.

Dieß ist nun die Dialektik des Zeno: er hat ein Bewußtsfeyn über die Bestimmungen gehabt, die unsere Vorstellung von Raum und Zeit enthält, und darin das Widersprechende gezeigt; Kants Antinomien sind nichts weiter, als was Zeno hier schon gesthan hat. Das allgemeine Resultat der Eleatischen Dialektik ist also gewesen, "Das Wahrhafte ist nur das Eine, alles Andere ist unwahr:" wie die Kantische Philosophie das Resultat hat, "Wir erkennen nur Erscheinungen." Es ist im Ganzen dasselbe Prinscip: "Der Inhalt des Bewußtseyns ist nur eine Erscheinung, nichts Wahrhaftes;" es liegt aber auch ein großer Unterschied darin. Rämlich Zeno und die Eleaten haben ihren Sat in diesser Bedeutung gesagt: "Daß die sinnliche Welt, mit ihren uns

endlich mannigfaltigen Gestaltungen, an ihr selbst nur Erscheinung ist und keine Wahrheit hat." Dieß meint nun Kant nicht, sondern er beshauptet: "Indem wir die Thätigkeit unseres Denkens an die Außenswelt wenden, so machen wir sie zur Erscheinung; erst dadurch wird das Draußen zu einem Unwahren, daß wir daran eine Masse von Bestimmungen wersen. Nur unser Erkennen, das Geistige, ist also Erscheinen, die Welt ist an sich das absolut Wahrhafte; unser Betragen ruinirt sie nur, unser Machwerk taugt nichts." Es ist eine enorme Demuth des Geistes, auf das Erkennen nichts zu halten; wenn Ehristus aber sagt, "Seyd denn Ihr nicht besser, als die Sperslinge:" so sind wir es als Denkende, als Sinnliche so gut oder so schliecht wie Sperlinge. Der Sinn der Dialektik des Zeno hat eine größere Objectivität, als diese moderne Dialektik.

Zeno's Dialettif schränkte sich noch auf Metaphysit ein; später bei den Sophisten wurde sie allgemein. Wir verlassen hier die Eleatische Schule, die sich in Leucipp und auf der andern Seite in den Sophisten so fortsett, daß diese die Eleatischen Begrisse auf alle Wirklichkeit ausdehnten und das Verhältnis des Bewußtseyns zu ihr angaben: jener aber, als späterer Fortsührer des Begriss in seiner Abstraction, eine physisalische Wendung, dem Bewußtseyn entgegen, nimmt. Es werden noch mehrere andere Eleaten, die uns jedoch nicht interessiren können, zu Tennemanns Verwunderung genannt; "so unerwartet es ist," sagt er (Bd. I. S. 190), "daß das Eleatische System Anshänger fand, so erwähnt doch Sertus eines Xeniades."

## D. Heraklit.

Lassen wir die Jonier weg, die das Absolute noch nicht als Gedanken faßten, und ebenso die Phythagoreer, so haben wir das reine Sehn der Eleaten, und die Dialektik, welche alle endlichen Berhältnisse vernichtet: das Denken ist ihnen der Process solcher Erscheinungen, die Welt an ihr selbst das Erscheinende und nur das reine Sehn das Wahrhafte. Die Dialektik des

Zeno greift also die Bestimmungen auf, die im Inhalt felbst liegen; fie fann aber insofern auch noch subjective Dialektik genannt werben, als fie in bas betrachtenbe Subject fallt, und bas Eine ohne diese Bewegung der Dialektik abstracte Intentität ift. Der weitere Schritt davon, daß die Dialektif als Bewegung im Subjecte fen, ift, daß sie selbst objectiv werden muß. Wenn Aristoteles den Thales tabelt, daß er die Bewegung aufhob, indem die Beränderung nicht aus dem Senn begriffen werden könne, und ebenso in den Phthagoreischen Bahlen und Platonischen Ibeen, als Substangen der Dinge, die an ihnen Theil nehmen, das Wirksame vermißt: fo faßt nun Heraflit bas Absolute felbft als biefen Broces ber Dialektik auf. Die Dialektik ift so breifach: a) die außerliche Dialektik, ein Sin= und Her-Rasonniren, ohne dag die Seele bes Dinges felbst fich auflose; B) immanente Dialettif bes Gegenstandes, fallend aber in die Betrachtung bes Subjects; y) Objectivität Heraflit's, welcher die Dialektik felbst als Brincip auffaßt. Der nothwendige Fortschritt, ben Beraklit gemacht hat, besteht barin, vom Senn, als bem ersten unmittelbaren Gebanten, jur Bestimmung bes Werbens, als bem 3weiten, fortgegangen zu fenn; bas ift bas erfte Concrete, bas Absolute als in ihm die Einheit Entgegengesetter. Bei Beraflit ift alfo zuerst die philosophische Idee in ihrer speculativen Form anzutreffen, das Rasonnement bes Parmenibes und Beno ift abstracter Berftand; heraflit wurde so auch überall für einen tiefdenkenden Philosophen gehalten, ja auch verschrieen. Sier sehen wir Land; es ift fein Sat bes heraflit, ben ich nicht in meine Logif aufgenommen.

Heraklit, nach Diogenes Laertius (IX. 1.), um die 69. Olympiade (500 v. Chr.) berühmt, war ein Ephesier, zum Theil noch gleichzeitig mit Parmenides; er hat die Trennung und Zurückgezogenheit der Philosophen von den öffentlichen Angelegensheiten und Interessen des Baterlandes angefangen, und widmete sich in Einsamkeit ganz nur der Philosophie. Wir haben so

brei Stufen: a) bie fieben Beifen, als Staatsmanner, Regenten, Gesetzgeber; B) die Pythagoreische Bund-Aristofratie; y) bas Interesse ber Wissenschaft für sich. Bon Heraflit's Leben ift wenig mehr bekannt, als das Berhältniß zu seinen Landsleuten, ben Ephesiern; und bieß war, nach Diogenes Laertius. (1X. 15, 3.), vornehmlich dieß, daß sie ihn verachtet haben, aber noch tiefer von ihm verachtet worden find, - ein Berhältniß, wie gegenwärtig in ber Welt, wo jeder für fich ift, und alle Anderen verachtet. Diese Verachtung und Absonderung von ber Menge entstand in biefem eblen Beifte aus bem tiefen Befühl von der Verkehrtheit der Vorstellungen und des gemeinsamen Lebens seiner Landsleute; einzelne Ausbrucke bei verschiedenen Gelegenheiten find darüber noch aufbewahrt. Cicero (Tusc. Quaest. V. 36) und Diogenes Laertius (IX. 2.) erzählen, Heraflit habe gefagt: "Es gebührte ben Ephesiern, allen, wie fie erwachsen, daß ihnen die Sälse gebrochen, daß den Unmunbigen bie Stadt überlassen wurde" (wie man jest auch gemeint hat, daß nur die Jugend zu regieren verstehe), "weil sie seinen Freund Hermodorus, ben Trefflichsten unter ihnen, vertrieben hatten, wozu fie als Grund angaben: Unter uns foll Reiner ber Trefflichste seyn; ift ein folder, so sev er es anderwarts und bei Aus demselben Grunde ift es auch in der Athenifchen Demofratie geschehen, bag man große Manner verbannte. Diogenes fest hinzu: "Seine Mitburger haben ihn aufgeforbert, an der Berwaltung ber öffentlichen Angelegenheiten Theil zu nehmen; er schlig es aber aus, weil er ihre Berfaffung, Gefete und Staatsverwaltung nicht billigte." Proflus (T. III. p. 115-116. ed. Cousin) fagt: "Der eble Beraflit schalt bas Bolk als unverftandig und gedankenlos. Was ift benn, fagt er, ihr Verstand ober Besonnenheit? Die meisten sind schlecht, wenige gut." Diogenes Laertius (IX. 6.) fagt weiter: .,,Antifthenes führt es als Beweis ber Seelengroße bes Heraklit an, daß er seinem Bruder, das Königthum überlaffen habe."

Stärfsten brudt er bie Berachtung beffen, was ben Menschen für Wahrheit und Recht galt, in bem von Diogenes (IX 13-14) uns erhaltenen Briefe aus, worin er bie Ginladung bes Darius Syftaspis, "ihn ber Griechischen Beisheit theilhaftig zu machen, ba sein Werk über bie Natur eine große Rraft ber Theorie ber Welt enthalte, aber an vielen Stellen buntel fen, zu ihm zu fommen, und ihm bas zu erklären, mas ber Erflärung bedürfe" (Dieß ift freilich nicht sehr wahrscheinlich, wenn auch Beraklit einen Drientalischen Ton hat), foll beantwortet haben: "So viel Sterbliche leben, so find fie ber Wahrheit und Gerechtigfeit fremb, und halten auf Unmäßigfeit und Gitelfeit ber Meinungen, um ihres bofen Unverstandes willen. Ich aber, indem ich die Vergeffenheit alles Bosen erreicht habe, und bas Uebermaß des Neides, der mich verfolgt, und den Uebermuth bes hohen Standes fliehe, werbe nicht nach Versien fommen, mit Wenigem zufrieden und bei meinem Sinne bleibend."

Das einzige Werk, welches er verfaßte, und beffen Titel, nach Diogenes (IX. 12 und 6.), Einige "Die Rufen." Anbere "Ueber bie Natur" nennen, hat er im Tempel ber Diana von Ephesus niedergelegt. Es scheint noch in spätern Zeiten vorhanden gewesen zu sein; die Fragmente, die auf uns gekom= men, sind in Stephanus Poesis philosophica, (p. 129. sq.) gesammelt. . Schleiermacher hat fie auch gesammelt, und nach einem eigenthümlichen Plane geordnet: "Berafleitos, ber Dunfle, von Ephesos, bargestellt aus ben Trummern feines Werfes und ben Beugniffen ber Alten," in Bolfs und Buttmanns Mufeum ber ·Alterthumswiffenschaft, Band 1. (Berlin 1807), S. 315-533; es sind 73 Stellen. Kreuzer hat Hoffnung gemacht, ihn mit größerer Kritif und Sprachkenntniß zu bearbeiten: er hat eine vollständigere Sammlung, besonders aus Grammatifern, gemacht; ba er indeffen bei Mangel an Zeit fie einem jungen Gelehrten gur Bearbeitung überlaffen hatte, biefer aber ftarb, fo tam fie nicht in das Publicum. Dergleichen Sammlungen sind in ber

Regel zu weitläufig; fie enthalten eine Maffe von Gelehrsamfeit, und man fann fie eher schreiben, als lefen. Heraklit hat als bunkel gegolten, und ift beswegen berühmt: wie bieß ihm auch ben Beinamen oxoreivóg juzog. Cicero (De Nat. Deor. 1. 26; III. 14: De Finib. II. 5.) hat einen schlechten Einfall, wie es ihm oft geht; er meint, Heraflit habe absichtlich so bunkel geschrieben. Solche Absichtlichkeit ware aber fehr platt; und fie ift nichts, als die eigene Plattheit bes Cicero, die er zur Plattheit Heraflits Dunkelheit ist wohl mehr Folge einer Heraklits macht: vernachlässigten Wortfügung und ber unausgebilbeten Sprache; was auch Aristoteles (Rhet. III. 5,) meint, ber fie in grammatischer Hinsicht in einen Mangel an Interpunktion fest: "Man wiffe nicht, ob ein Wort jum Borhergehenden ober Nachfolgen= ben gehöre." Derselben Ansicht ift Demetrius (De elocutione, S. 192. p. 78. ed. Schneider.) Sofrates, bei Diogenes Lacrtius (Il. 22; IX, 11-12.), fagte von biefem Buche: "Bas er bavon verstanden, sen vortrefflich, und was er nicht verstanden habe, von dem glaube er, daß ce ebenso beschaffen sen; aber es erfordere einen wackeren (Anliov) Schwimmer, um durchzukommen." Das Dunkle dieser Philosophie liegt aber hauptfach= lich barin, daß ein tiefer, speculativer Gedanke in ihr ausgebrückt ist; ber Begriff, die Ibee ist bem Verstande zuwider, kann nicht von ihm gefaßt werben, wogegen die Mathematif für ihn gang leicht ift.

Plato hat die Philosophie des Heraklit besonders eifrig studirt, wir sinden viel davon in seinen Werken angeführt: und er hat seine frühere philosophische Bildung wohl unstreitig durch diese erhalten, so daß Heraklit als Lehrer Plato's genannt wers den kann; Hippokrates ist gleichsalls Heraklitischer Philosoph. Was und von der Heraklitischen Philosophie berichtet wird, ersicheint zunächst sehr widersprechend; aber es läßt sich mit dem Begriffe überhaupt durchkommen, und ein Mann von tiesem Gesbanken an ihm finden. Zeno fängt an, die entgegengesesten Präs

bicate aufzuheben, und zeigt an der Bewegung das Entgegengesetzte auf, ein Gesetztwerden der Grenze, und ein Ausschen der Grenze; Zeno hat das Unendliche aber nur von seiner negativen Seite ausgesprochen, wegen seines Widerspruchs, als das Richtwahre. In Heraklit sehen wir nun die Vollendung des bisherigen Bewußtseyns, eine Vollendung der Idee zur Totalität, welche der Ansang der Philosophie ist, indem er das Wesen der Idee, den Begriff des Unendlichen, an und für sich Sevensben, als das ausspricht, was es ist, nämlich als die Einheit Entzgegengesetzter. Von Heraklit datirt die bleibende Idee, welche in allen Philosophen dis auf den heutigen Tag dieselbe ist, wie sie die Idee des Plato und Aristoteles gewesen ist.

Das allgemeine Princip betreffend, hat diefer fühne Beift, nach Aristoteles (Metaph. IV. 3 und 7.), zuerst bas tiefe Wort gesagt: "Senn und Richtsenn ift baffelbe; Alles ift, und ift auch nicht." Das Wahre ift nur als die Einheit schlecht= bin Entgegengefester, und zwar bes reinen Begensages von Senn und Nichtfenn; bei ben Eleaten haben wir bagegen ben abstracten Berftanb, bag nur bas Seyn bas Bahre ift. fagen für Beraklits Ausbrud: Das Absolute ift die Ginheit Wenn wir jenen Sat, "Das bes Senns und Nichtsenns. Senn ist, und ist auch nicht," so hören: so scheint dies nicht viel Sinn zu produciren, nur allgemeine Bernichtung und Gedankenlosigkeit zu enthalten. Aber wir haben noch einen anderen Ausbrud, ber ben Sinn bes Brincips naher angiebt. Beraflit fagt nämlich: "Alles fließt, nichts besteht noch bleibt es je baffelbe." Und Plato sagt weiter von Heraklit: "Er vergleicht die Dinge mit bem Strome eines Fluffes, bag man zweimal in benfelben Strom nicht einschreiten fonne;" 1 er fließt, und man berührt anderes Waffer. Seine Nachfolger fagten fogar, nach Aristoteles (Met. IV. 5.), "man konne nicht Ein Mal einschreiten," indem er

20

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plat. Cratyl. p. 402. Steph. (p. 42. Bekk.); Aristot. Met. I. 6; XIII. 4.

Gefc. b. Phil. 2. Aufl.

sich unmittelbar verändert; was ist, ist sogleich auch wies der nicht. Aristoteles (De coelo III. 1.) sagt serner, Heraklit stelle aus: "es sen nur Eins was bleibt, aus diesem werde alles Andere umgeformt; alles Andere, außer diesem Einen, sen nicht aushaltend  $(\pi \alpha y l \omega_S)$ ."

Die nähere Bestimmung für biefes allgemeine Princip ift bas Werben, die Wahrheit bes Senns; indem Alles ift und auch nicht ist, so hat Beraklit bamit ausgesprochen, bas All ist bas Werben. Es gehört nicht bloß bas Entstehen bazu, sonbern auch bas Bergehen; Beibe find nicht für sich, sonbern Es ift ein großer Gebanke vom Seyn jum Werben überzugehen, wenn er auch, als nur die erste Einheit entgegengesetzer Bestimmungen, noch abstract ift. Indem diese so in dies fem Berhaltniffe unruhig find, und bamit bas Princip ber Lebenbigfeit in sich schließen: so ift ber Mangel ber Bewegung, ben Aristoteles an ben frühern Philosophien aufgezeigt hat, ersest, und diese nun hier selbst Brincip. Es ift so diese Philosophie keine vergangene, ihr Brincip ift wefentlich, und findet fich in meiner Logif im Anfange, gleich nach bem Seyn und bem Michts: Es ist eine große Einsicht, die man baran hat, baß man erkannt hat, baß Seyn und Richtseyn Abstractionen ohne Bahrheit find, bas erfte Bahre nur bas Werben ift. Der Berstand isolirt Beide als wahr und geltend; die Vernunft hingegen erkennt bas Gine in bem Anbern, bag in bem Ginen fein Anderes enthalten ift. Rehmen wir nicht die Vorstellung bes erfüllten Sevenden, fo ift bas reine Seyn ber einfache Gebanke, worin alles Bestimmte negirt ift, bas absolut Negative; Richts aber ift daffelbe, eben dieß Sichfelbstgleiche. Hier haben wir einen absoluten Uebergang in bas Entgegengesette, ju bem Beno nicht fam, indem er beim Sat, "Aus Richts wird Richts," fteben blieb; bei Beraklit aber ift bas Moment ber Regativität immanent, und barum handelt fich ber Begriff ber gangen Phis losophie.

- Bunachft haben wir fo hier die Abstraction von Genn und Richtsehn, in ganz . unmittelbar allgemeiner Form; näber hat aber heraklit die Gegenfate und ihr Sichineinssetzen auch auf beftimmtere Beise aufgefaßt. Beraklit fagt: "Das Entgegengefeste fen an bemfelben, wie g. B. ber Sonig fuß und bitter fen." Wozu Sertus (Pyrrh. Hyp. I, 29, §. 210 - 211; II, 6, §. 63) anmerkt: "Heraklit gehe, wie bie Skeptiker, von ben gemeinen Borftellungen ber Menschen aus; es werbe Riemand laugnen, daß die Gesunden von dem Sonig fagen, er ist füß, bie Belbfüchtigen, er ift bitter." Wenn er nur füß ift, fo konnte er feine Ratur nicht burch ein Anderes verändern; er ware allenthalben, auch im Gelbsüchtigen, suß. Aristoteles (De mundo, 5) führt von Beraflit an: "Binde jusammen Ganges und Richtganges" (bas Gange macht fich jum Theil, und ber Theil ift bieß, jum Gangen zu werden), "Zusammengehendes und Wiberstreitendes, Einstimmendes und Diffonirendes; und aus Allem fen Eins, und aus Einem Alles." Dieß Eine ift nicht bas Abstracte, sondern die Thatigkeit, sich in Entgegengesette ju dirimiren; bas tobte Unendliche ift eine schlechte Abstraction gegen biese Tiefe, die wir bei Heraklit sehen. Daß Gott die Welt geschaffen, sich felbst birimirt, einen Sohn erzeugt hat u. f. w., alles bieß Concrete ift in Diefer Bestimmung enthalten. Sertus Empiricus (adv. Math. IX, 337) erwähnt, Heraflit habe gefagt, "ber Theil ift ein Berfchiedenes vom Gangen, und er ift auch baffelbe, mas bas Ganze ift; die Substanz ift bas Ganze und ber Theil: bas Gange im Universum, ber Theil in Diesem lebenben Wesen." Plato fagt in seinem Symposion (p. 187. Steph.; p. 397. Bekk.) von bem Princip bes Heraklit: "Das Eine, von sich felbst unterschieden, eint sich mit fich felbst, wie die Sarmonie bes Bogens und ber Leier." Er läßt bann ben Erpris machus, der im Symposion spricht, dieß fritisiren, "daß die Sarmonie bisharmonire ober aus Entgegengesetten sen; benn nicht aus dem Sohen und Tiefen, insofern sie verschieden find, entstehe 20\*

Die Harmonie, sondern durch die Kunst der Musik geeint." Dieß ift aber fein Widerspruch gegen heraflit, ber eben bieß will. Das Einfache, Die Wiederholung bes einen Tones ift feine Barmonie; zur Harmonie gehört schlechthin ber Unterschied, ein bestimmter Gegensat, ba fie eben bas absolute Werben, nicht ein bloges Berändern ift. Das Wefentliche ift, daß jeder besondere Ton verschieden ist von einem andern, aber nicht abstract von irgend einem andern, sondern von feinem andern, fo baß fle auch einig sein können. Jebes Besondere ift nur, insofern sein Entgegengesetes an fich in seinem Begriffe enthalten ift. Die Subjectivität ift so bas Andere ber Objectivität, nicht von einem Stud Bapier, mas finnlos mare; inbem jedes bas Andere bes Andern, als seines Andern ift, so liegt barin eben ihre Iben-Dieß ift bas große Princip bes Heraflit, es fann buntel erscheinen, aber es ift speculativ; und bieß ift für ben Berftand, der das Senn, Richtsenn, das Subjective und Objective, das Reelle und Ibeelle für fich festhält, immer schwer und bunkel.

2. Heraklit ist in seiner Darstellung nicht bei diesem Aussbrucke in Begriffen, beim rein Logischen stehen geblieben: sondern außer dieser allgemeinen Form, in der Heraklit sein Princip vortrug, hat er seiner Idee auch eine realere, mehr natürliche Gestalt gegeben; daher wird er noch zur Jonischen Schule der Naturphilosophen gerechnet. Ueber diese Weise der Realität sind jedoch die Geschichtschreiber uneins: die allermeisten, darunter Aristoteles (Met. I, 3, 8), sagen, daß er das sevende Wesen als Feuer geset habe, Andere aber bei Sextus (adv. Math. IX, 360; X, 233) als Luft; noch Andere behaupten, er habe mehr die Ausdünstung, als die Luft zum Princip gemacht i; selbst die Zeit sindet sich bei Sextus (adv. Math. X, 216) als das erste sevende Wesen genannt. Die Frage ist: Wie ist diese Verschiedenheit zu begreisen? Man darf durchaus nicht glauben, daß diese Nachrichten der Nachlässisseit der Schriftseller zu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Johannes Philoponus ad Aristot. de Anima (I, 2), fol. 4, a.

auschreiben seven; benn die Zeugen sind die besten, wie Aristoteles und Sextus Empiricus, die nicht im Borbeigehen, sonbern bestimmt von diesen Formen sprechen, ohne aber auf diese Berschiedenheiten und Widersprüche aufmerksam zu machen. naheren Grund scheinen wir an ber Dunkelheit ber Schrift Beraflits zu haben, die in der Verworrenheit ihres Ausbrucks zum Migverständniß Veranlaffung geben konnte. Allein näher betrachtet, fällt biese Schwierigkeit weg, die sich zeigt, wenn man es nur oberflächlich damit nimmt; in dem tiefsinnigen Begriffe Beraklits findet sich felbst ber mahrhafte Ausweg über dieß Sinberniß. Ueberhaupt konnte Heraklit nicht mehr, wie Thales, Baffer, oder Luft, oder bergleichen als absolutes Befen aussprechen, - nicht mehr in Beise eines Ersten, woraus bas Andere hervorgehe, — indem er Senn als daffelbe mit Nichtseyn, ober ben unendlichen Begriff bachte; und also fann bas fenende abs folute Wefen nicht als eine existirende Bestimmtheit, 3. B. bes Waffers, bei ihm auftreten, sondern das Waffer als fich veranbernd, ober nur ber Proces.

a. Den abstracten Proces als Zeit fassen, hat Haraflit also gesagt: "Die Zeit sey das erste körperliche Wesen," wie Sertus (adv. Math. X, 231—232) dieß ausdrückt. Körperslich ist ein ungeschickter Ausdruck; die Skeptiker wählten häusig die rohsten Ausdrücke, oder machen Gedanken erst roh, um dann mit ihnen fertig zu werden. Körperlich heißt hier abstracte Sinnkichteit: die Zeit, als das erste sinnliche Wesen, ist die abstracte Anschauung des Processes. Indem Herakt nicht beim logischen Ausdrucke des Werdens stehen blieb, sondern seinem Princip die Gestalt des Sependen gab: so liegt hierin, daß sich ihm dasür zunächst die Zeit darbieten mußte; denn sie ist eben im Anschaubaren die erste Korm des Werdens. Die Zeit ist das reine Werden als angeschaut, der reine Begriff, das Einsache, das aus absolut Entgegengesetzen harmonisch ist; ihr Wesen ist, zu sepn und nicht zu seyn in Einer Einheit, und hat sonst keine Bestime

mung. Nicht als ob die Zeit ist, oder nicht ist; sondern die Zeit ist dieß, im Seyn unmittelbar nicht zu seyn, und im Nichtseyn unmittelbar zu seyn, — dieß Umschlagen aus Seyn in Nichtseyn, dieser abstracte Begriff, aber auf gegenständliche Weise, d. h. insosern er für uns ist. In der Zeit ist nicht das Vergangene und Zufünstige, sondern nur das Jeht: und dieß ist, um als Vergangenbeit nicht zu seyn; und dieß Nichtseyn schlägt, als Zufunst, ebenso in das Seyn um. Wenn wir sagen sollten, wie das, was Heraklit als das Wesen erkannte, in dieser reinen Form, in der er es erkannt hat, für das Bewußtseyn eristire: so wäre nichts Anderes, als die Zeit, zu nennen; und es hängt daher mit dem Gedankenprincipe Heraklits ganz richtig zusammen, die Zeit als die erke Form des Werdenden zu bestimmen.

b. Aber biefer reine gegenständliche Begriff muß sich weiter realisiren; und so finden wir in ber That, daß heraklit den Broces auf nahere physikalische Weise bestimmt hat. In der Zeit find bie Momente, Seyn und Nichtseyn, nur als negativ ober unmittelbar verschwindende gesett; wollen wir beide Momente als eine für sich bestehende Totalität ausbruden, so ift die Frage, welches physikalische Wesen biefer Bestimmung entspricht. Bahre Beraklits ift, ba's Befen ber Ratur begriffen, b. h. fie als an fich unendlich, als Proces an ihr felbst bargeftellt zu haben; und mithin leuchtet uns fogleich ein, baß Beraklit nicht fagen konnte, bag bas Befen Luft, ober Baffer und bergleichen fen. Denn fie find nicht felbst ber Broces, Dieser ift aber bas Keuer; fo behauptete er bas Feuer als bas erfte Wefen, und bieß ift bie reale Form des Heraflitischen Brincips, die Seele und Substanz bes Naturprocesses. Das Feuer ist die physikalische Zeit, diese absolute Unruhe, dieß absolute Auflosen von Bestehen: bas Bergehen von Andern, aber auch feiner felbst; und wir begreifen baber, wie Beraflit, von seiner Grundbestimmung ausgehend, gang consequent bas Feuer als ben Begriff bes Brocesses nennen fonnte.

c. Dieß Feuer hat er nun näher als realen Proceß ausgesführt; indem seine Realität für sich der ganze Proceß ist, so sind dann die Momente concreter bestimmt worden. Das Feuer, als dieses Metamorphosirende der körperlichen Dinge, ist Berwandeslung und Berdünstung des Bestimmten; für diesen Proceß hat nun Heraklit ein ganz besonderes Wort gebraucht, Ausdampfung (ἀναθυμίασις), — es ist aber mehr Uebergang. Aristoteles (De anim. 1, 2) sagt in dieser Rücksicht von Heraklit, daß nach seiner Darstellung "das Princip die Seele sey, weil sie die Aussbünstung sey, das Hervorgehen von Allem; es sey das Körpersloseste und immer sließend." Dieses ist auch passend für das Grundprincip Heraklits.

Weiter hat er ben realen Broces in seinen abstracten Momenten fo bestimmt, daß er zwei Seiten an ihm unterschied, "ben Weg nach Oben (odog arw) und ben Weg nach Unten (δδος κάτω):" ben einen die Entzweiung als Bestehen ber Entgegengesetten, ben anderen bas In-Gind-Beben biefer bestehenden Gegenfate. Dafür hatte er nach Diogenes (1X, 8) bie naheren Bestimmungen "ber Feindschaft, des Streites (πόλεμος, έρις). und der Freundschaft, Harmonie (δμολογία, ελοήνη); von diefen Beiben ift die Feindschaft, ber Streit basjenige, welches Princip bes Entstehens Unterschiedener ift: was aber jur Berbrennung führt, Eintracht und Frieden." Bei Feindschaft zwischen Menschen sett so Einer fich als selbstständig gegen ben Unberen, ober ift für fich, realisirt sich überhaupt; Einigkeit und Friede ift aber bas Versinken aus bem Fürsichseyn in die Ununterscheidbarkeit ober Richt-Realität. Alles ift Dreiheit, und babei boch wesentliche Einheit; die Ratur ift dieses nimmer Ruhende und das All das Uebergehen aus dem Einen ins Andere, aus ber Entzweiung in die Einheit, aus der Einheit in die Entz aweiung.

Die näheren Bestimmungen bieses realen Processes sind zum Theil mangelhaft und widersprechend. Es wird nun in dieser

Hinsicht in einigen Nachrichten 1 von Heraklit angeführt, daß er ihn fo bestimmt habe: "Des Feuers Wendungen sind zuerst bas Meer; und bann bavon die Salfte die Erbe, die andere Salfte ber Blikstrahl (ποηστήο)," das entspringende Feuer. Dieß ift bas Allgemeine, und sehr bunkel. Diogenes Laertius (1X, 9) fagt: "Das Feuer wird verbichtet zu Feuchtigkeit, und zum Stehen kommend wird es Waffer; bas erhartete Waffer aber wird au Erbe, und bieß ift ber Weg nach Unten. Die Erbe wird bann wieder fluffig, und aus ihr wird Feuchtigkeit: und aus diefer bie Ausbunftung bes Meeres, aus ber bann Alles entsteht; bieß ift der Weg nach Oben. Wasser entzweit sich in finstere Ausbunftung, wird Erbe: und in reine, glanzende, wird Feuer, entzündet fich in der Sonnensphäre; bas Keurige wird Meteore, Blaneten und Gestirne." Diese find so nicht ruhige, tobte Sterne, fonbern als im Werben, in ewiger Erzeugung betrachtet. haben also im Allgemeinen eine Metamorphose bes Feuers. Diese Drientalischen, bildlichen Ausbrücke sind bei Beraklit aber nicht in roh sinnlicher Bedeutung zu nehmen, b. h. daß diese Verwandes lungen in der äußern Wahrnehmung vorkämen; sondern sie bilben die Natur dieser Elemente, nach welcher die Erde fich ewig ihre Sonne und Rometen erzeugt.

Die Natur ist so dieser Kreis. In diesem Sinne sehen wir ihn bei Elemens von Alexandrien (Strom. V, 14, p. 711.) sagen: "Das Universum hat kein Gott und kein Mensch gemacht, sondern es war immer und ist, und wird seyn ein immer lebens diges Feuer, das sich nach seinem Gesetze (µérow) entzündet und erlischt." Wir begreisen nun, was Aristoteles ansührt, das Princip sey die Seele, weil sie die Ausdünstung; das Feuer ist nämslich, als dieser sich selbst bewegende Proces der Welt, die Seele. Hieran schließt sich ein anderer Ausdruck, der sich gleichsalls bei Elemens dem Alexandriner (Strom. VI, 2, p. 746) sindet: "Den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Clemens Alex.: Stromata V, 14, p. 712, ed. Pott. (cit. Steph. Poës. phil. p. 131.)

Seelen (bem Belebten) ift ber Tob, Waffer ju werben; bem Waffer ift ber Tob, Erbe zu werben; umgekehrt aus ber Erbe erzeugt fich bann Waffer, aus bem Waffer aber bie Seele." Es ift also überhaupt biefer Proces bes Erloschens, bes Burudgehens bes Gegensapes in die Ginheit, und bes Wiedererweckens beffelben, bes Bervorgehens aus Ginem. Das Erlofchen ber Seele, bes Feuers in Waffer, Die Berbrennung, Die jum Brobuct wird, erzählen Einige, z. B. Diogenes Laertius (IX, 8), Eusebius (Praep. evang. XIV, 3) und Tennemann (Bb. I; S. 218), falfch als eine Weltverbrennung. Es ware mehr eine Borftellung ber Phantasie, was Seraflit gesprochen haben foll' von einem Beltbrande, daß nach einer gewiffen Beit, wie nach unserer Vorstellung beim Ende ber Welt, die Welt in Feuer untergehe. Wir feben aber sogleich aus ben bestimmteften Stellen,1 baß biefer Weltbrand nicht gemeint sen; sondern es ist dieß beftanbige Verbrennen, als Werben ber Freundschaft, bas allgemeine Leben und der allgemeine Broces des Universums. In Rücksicht beffen, daß nach Geraklit bas Feuer bas Belebenbe, bie Seele ift, findet sich bei Plutarch (De esu carn. 1, p. 995 ed. Xyl.) ein Ausbruck vor, ber bigarr erscheinen kann: nämlich ber, daß "bie trodenste Seele bie beste fen." Wir nehmen zwar auch nicht die naffeste für die beste, aber boch im Gegentheil die lebenbigste; troden heißt hier aber feurig, so ift bie trodenfte Seele bas reine Feuer: und dieß ist nicht unlebendig, sondern die Lebendigfeit felbft.

Das sind die Hauptmomente des reellen Lebensprocesses; ich verweile einen Augenblick hierbei, indem damit überhaupt aller Begriff der speculativen Betrachtung der Natur ausgesprochen ist. In diesem Begriffe geht Ein Moment, Ein Element in das andere über; Feuer wird zu Wasser, Wasser zu Erde und Feuer. Es ist ein alter Streit über die Verwandelung und gegen die Unwandelbarkeit der Elemente; in diesem Begriffe scheidet sich die

¹ cf. Stobaei Ecl. Phys. 22, p. 454.

gemeine finnliche Naturforschung und die Naturphilosophie. fich, in ber speculativen Ansicht, die auch die Heraklit's ift, wird bie einfache Substanz in Feuer und die übrigen Elemente metamorphositt; in ber andern ift aller Uebergang aufgehoben, nur eine außerliche Trennung ichon Borhandener gesett: Baffer ift eben Wasser, Feuer ist Feuer u. s. f. Wenn jene Ansicht die Berwandelung behauptet, so glaubt diese Ansicht bas Gegentheil aufzeigen zu können; fie behauptet zwar Waffer, Feuer u. f. f. nicht mehr als einfache Wefenheiten, sondern zerlegt fie in Waffers, Sauerstoff u. f. f., aber beren Unwandelbarfeit behauptet fie. Sie behauptet babei mit Recht, daß, was an fich fenn foll in ber fpeculativen Ansicht, auch die Wahrheit der Wirklichkeit haben muffe; benn wenn bas Speculative bieß ift, bie Ratur und bas Wefen ihrer Momente zu fenn, so muß bieß auch so vorhanden senn. Man ftellt fich mit Unrecht bas Speculative als etwas nur im Gebanken ober im Innern, b. h. man weiß nicht wo, Sevendes vor. Es ist bieß auch fo vorhanden, aber die Naturforscher verschließen sich bas Auge bagu burch ihren beschränften Begriff. Wenn wir fie hören, so beobachten fie nur, sagen, was fie feben; aber dieß ift nicht mabr, fondern bewußtlos verwandeln fie unmittelbar bas Gefehene burch ben beschränkten firirten Begriff: und ber Streit ift nicht ber Begenfat ber Beobachtung und bes absoluten Begriffs, sondern jenes Begriffs gegen diesen. Sie zeigen die Verwandelungen als nicht fenend, g. B. bes Waffers in Erbe. Bis auf bie neuesten Beiten wurde diese Berwandelung zwar behauptet, indem, wenn Waffer bestillirt wird, ein erdiger Rückftand blieb; Lavoisier stellte aber eine Menge genauer Berfuche barüber an, wog alle Befage und es ergab fich, bag ber erbige Rudftand von ben Gefägen fomme. Es giebt einen oberflächlichen Proces, ber nicht Ueberwindung der Bestimmtheit ber Substanz ift; sie fagen von ihm: "Waffer verwandelt fich nicht in Luft, sonbern nur in Dampf, und Dampf verdichtet sich immer nur wieder zu Waffer." Allein bort wie hier firiren fie nur einen einseitigen, mangelhaften Broceg,

und geben ihn für ben absoluten Broces aus. Im realen Raturproceß machen sie indessen die Erfahrung, daß ber aufgelöfte Rryftall Waffer giebt, und im Rryftall Baffer verloren geht und hart wird, nämlich das sogenannte Kryftall - Baffer: daß bie Ausdünstung ber Erbe nicht als Dampfform, im außern Bustande, in der Luft anzutreffen ift, sondern die Luft gang rein bleibt, oder ber Wasserstoff in der reinen Luft ganz verschwindet; fie haben sich genug vergebliche Mühe gegeben, Bafferstoff in ber atmosphärischen Luft zu finden. Sie machen ebenso wieder bie Erfahrung, daß gang trodene Luft, an ber fie weber Feuchtigkeit noch Wafferstoff aufzeigen können, in Dunfte und Regen übergeht u. f. f. Dieß ift die Beobachtung, aber fie verberben alle Wahrnehmung ber Verwandelungen burch ben firen Begriff von Ganzem und Theilen, ben sie mitbringen, von Bestehen aus Theis len, von Schon-vorhanden-gewesen-Seyn beffen, als eines Solchen, was fich entstehend zeigt. Wenn ber aufgelöfte Arpstall Baffer zeigt, fo fagen fie: "Es ift nicht als Baffer entftanben, fonbern vorher schon barin gewesen." Wenn bas Waffer, in seinem Brocesse entzweit, Wasserstoff und Sauerstoff zeigt, so heißt bas nach ihnen: "Diese sind nicht entstanden, sondern vorher schon als solche, als Theile, woraus bas Waffer besteht, ba gewesen." Aber sie können weber Waffer im Arnstall, noch Sauer- und Bafferstoff im Baffer aufzeigen; ebenso verhalt es sich mit bem "latenten Barmeftoff." Wie es mit allem Aussprechen ber Bahrnehmung und Erfahrung geht, fo wie ber Mensch spricht, ift ein Begriff barin; er ift gar nicht abzuhalten, sondern immer im Bewußtfenn ein Anflug ber Allgemeinheit und Wahrheit erhalten. Denn eben ber Begriff ift bas Wefen; aber nur ber gebilbeten Bernunft wird er abfoluter Begriff, nicht, wenn er in einer Bestimmtheit. wie hier, befangen bleibt. Sie kommen baber nothwendig auf ihre Grenze: so ist ihr Rreug, feinen Bafferstoff in ber Luft gu finben; Hygrometer, Flaschen voll. Luft, aus ben hohen Regionen burch einen Luftballon heruntergebracht, zeigen ihn nicht als

sepend. Ebenso ist Arnstall-Wasser nicht mehr `als Wasser, sonbern verwandelt, zu Erbe geworden.

Um zu Heraklit zurudzukehren, fo fehlt nur biefes noch an bem Proces, bas fein einfaches Wefen als allgemeiner Begriff erkannt werbe. Dieß Dauernde und Ruhende, was Aristoteles giebt, konnte man vermiffen. Beraklit fagt zwar, es fließt Alles, es ist nichts bestehend, nur das Eine bleibt; das ist aber ber Begriff ber nur sevenden Ginheit im Gegensate, nicht ber in fich reflectirten. Dieß Eins, in seiner Einheit mit ber Bewegung ber Individuen, ift die Gattung, ober ber in feiner Unendlichkeit einfache Begriff als Gebanke; als bieses ift die Ibee noch zu bestimmen, und so werden wir sie als ben vorg des Anaxagoras wiederfinden. Das Allgemeine ift die unmittelbare einfache Einheit in bem Gegensate, die als Proces Unterfchiedener in sich zurudgeht; aber auch dieß findet fich bei Beraklit, diese Einheit in bem Gegenfape nannte er Schicffal (είμαρμένη) ober Nothwendigkeit. 1 Und ber Begriff ber Nothwendigkeit ift fein anderer, als ebenbiefer, daß die Bestimmtheit das Wefen bes Sevenden als eines Einzelnen ausmacht, aber eben baburch es auf fein Entgegengefettes bezieht: das absolute "Berhältniß (doyog), welches durch bas Senn bes Ganzen hindurch geht." Er nennt bieß "ben atherischen Leib, ben Saamen bes Werbens von Allem"; 2 bas ist ihm die Ibee, das Allgemeine als das Wefen, als ber berubigte Brocef.

3. Es ist nun noch übrig, zu betrachten, welches Verhält= niß Heraklit diesem Wesen zum Bewußtsehn giebt; seine Phi= losophie hat im Ganzen eine naturphilosophische Weise, indem das Princip, obzwar logisch, als der allgemeine Naturproceß auf= gesaßt ist. Wie kommt jener lóyos zum Bewußtsehn? Wie verhält er sich zur individuellen Seele? Ich führe dieß ausstühr=

Diog. Laërt. IX. 7; Simplic. ad Arist. Phys. p. 6; Stob. Eclog. Phys. c. 3, p. 58—60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutarch. de plac. phil. I, 28.

ficher hier an; es ift eine schone, unbefangene, kindliche Beise, von der Wahrheit wahr zu sprechen. Hier tritt erst das Maemeine und die Einheit des Wesens bes Bewußtseyns und bes Begenstandes, und die Nothwendigkeit ber Gegenständlichkeit ein. In Ansehung ber Aussagen über bas Erfennen find nun mehrere Stellen von Seraflit aufbewahrt. Es geht aus feinem Brincipe. daß Alles, was ift, zugleich nicht ift, unmittelbar hervor, daß er erklart, daß die finnliche Gewißheit keine Wahrheit hat; benn eben fie ift die Gewißheit, für welche etwas als fevend befteht, was in der That ebenso nicht ift. Nicht dieß unmittelbare Seyn, fondern bie absolute Bermittelung, bas gebachte Senn, ber Bedanke ist das mahre Senn. Heraklit fagt über die finnliche Wahrnehmung in biefer Beziehung bei Clemens von Alexandrien (Strom. III, 3. p. 520): "Tobt ift, was wir wachend feben, was aber ichlafend Traum;" und bei Sertus (adv. Math. VII, 126-127): "Schlechte Zeugen find ben Menschen die Augen und Dhren, sofern fie barbarische Seelen haben. Die Vernunft (loyog) ift die Richterin ber Wahrheit, nicht aber bie nachste beste, sonbern allein die göttliche, allgemeine," - dieß Maaß, dieser Rhythmus, ber burch die Wesenheit bes AUs hindurchgeht. Nothwendigkeit ist eben dieß, im Bewußtsenn bas Wahre zu haben; aber ein Solches ift nicht jedes Denken überhaupt, bas auf Einzelnes geht, jedes Verhältniß, worin es nur Form ift und ben Inhalt ber Borftellung hat, fonbern ber allgemeine Berftand, bas entwickelte Bewußtseyn ber Nothwendigkeit, die Identität bes Subjectiven und Objectiven. In Diefer Rudficht fagt Beraflit, nach Diogenes (IX. 1): "Biel Wiffen (πολυμαθίη) lehre ben Berftand nicht; fonft hatte es auch ben Sesiodus, Bythagoras, Xenophanes und Hefataus belehrt. Das Gine fen bas Beife, bie Vernunft zu erkennen, die durch Alles das Herrschende ift."

Sertus (adv. Math. VII, 127—133) erzählt näher bas Bershältniß bes subjectiven Bewußtseyns, ber besondern Bernunft, zur allgemeinen, zu diesem Naturprocesse. Das hat noch eine sehr

physikalische Geftalt; und ift ungefähr wie wir die Besonnenheit gegen ben traumenben ober verrückten Menschen auffaffen. machende Mensch verhalt fich zu ben Dingen auf eine allgemeine Beise, welche bem Verhaltniffe ber Dinge gemäß ist, wie bie Underen fich auch bagegen verhalten, und ist boch barin für sich. Benn und insofern ich in bem objectiv-verständigen Busammenbange biefer Besonnenheit bin, bin ich zwar wegen biefer Aeußerlichkeit in ber Endlichkeit; aber wachend habe ich bas Bewußtfenn ber Nothwendigkeit biefes Zusammenhangs in ber Korm ber Objectivität, das Wissen bes allgemeinen Sevenden, also die Idee Sertus führt und die Bestimmung hiervon in ber Endlichkeit. so an: "Alles, mas uns umglebt, sen felbst logisch und verstän= big." — boch barum noch nicht mit Bewußtseyn. "Wenn wir dieß allgemeine Wesen durch das Athmen einziehen, so werden wir verständig; aber nur wachend seven wir so, schlafend in ber Bergeffenheit." Das mache Bewußtseyn ber Außenwelt, mas zur Berftanbigfeit gehört, ift mehr ein Buftanb; hier ift es aber für bas Banze bes vernünftigen Bewußtsehns genommen. "Denn im Schlafe seven die Wege bes Gefühls verschlossen, und ber Berftand, ber in und, werbe von seiner Bereinigung (συμφυίας) mit der Umgebung abgesondert: und es erhalte sich allein der Busammenhang (πρόςφυσις) bes Athmens, gleichsam als einer Wurzel; " also dies Athmen ist unterschieden von dem allgemeinen Athmen, b. h. bem Sehn eines. Andern für uns. Die Bernunft ist bieser Broces mit bem Objectiven; wenn wir nicht mit bem Ganzen in Zufammenhang sind, so träumen wir nur. "So getrennt, verliere ber Verstand die Rraft bes Bewußtsenns (unnμονικήν δύναμιν), die er vorher hatte;" der Geist nur als individuelle Einzelnheit verliert die Objectivität, ift nicht in der Gingelnheit allgemein, nicht bas Denken, bas fich felbft jum Gegens . "In ben Wachenben aber erhalte ber Berftanb, burch die Wege des Gefühls, wie durch Fenster, hinaussehend, und mit bem Umgebenden zusammengehend, bie logische Kraft;"

wir sehen hier ben Ibealismus in seiner Naivität. "Rach ber Weise, wie die Rohlen, die dem Feuer nahe kommen, selbst feurig werben, getrennt davon aber verlöschen: so werde der Theil, der in unsern Rörpern von dem Umgebenden beherbergt ift, burch bie Trennung fast unvernünftig;" bas ift bas Gegentheil von benen, welche meinen, Gott gebe bie Weisheit im Schlafe, im Somnambulismus. "In bem Zusammenhange mit ben vielen Wegen aber werbe er mit bem Ganzen gleicher Art. Ganze, ber allgemeine und gottliche Verftand, in ber Einheit mit welchem wir logisch find, ift bas Wesen ber Wahrheit, bei Be-Daher bas, was allgemein Allen erscheint, Ueberzeugung habe: benn es hat Theil an bem allgemeinen und göttlichen Logos; was aber einem Einzelnen beifällt, habe keine Ueberzeugung in sich, aus ber entgegengesetten Urfache. Im Anfange feines Buches über die Natur fagt er: Da das Umgebende bie Vernunft ift, so find die Menschen unvernünftig, sowohl ehe sie horen, als wenn sie zuerst horen. Denn ba was geschieht, nach biefer Vernunft geschieht: so find sie noch unerfahren, wenn sie bie Reben und Werke versuchen, welche ich auseinandersete, nach ber Natur Jegliches unterscheibend und fagend, wie es sich verhalt. Die anderen Menschen aber wiffen nicht, was sie wachend thun: wie sie vergessen, was fie im Schlafe thun. heraflit fagt auch ferner: Wir thun und benfen-Alles nach ber Theilnahme am göttlichen Verstande (loyog). Deswegen muffen wir biefem allgemeinen Verftande folgen. Biele aber leben, als ob fie einen eigenen Verstand (poongow) hatten; ber Verstand aber ift nichts Anderes, als die Auslegung" (bas Bewußtwerben) "ber Weise ber Anordnung bes Alls. Deswegen so weit wir Theil nehmen am Wiffen (uvnung), von ihm, sind wir in der Wahrheit: fo viel wir aber Eigenthümliches haben (loidowuer), sind wir in ber Täuschung." Sehr große und wichtige Worte! Man kann sich nicht mahrer und unbefangener über die Bahrheit ausbruden. Nur das Bewußtseyn als Bewußtseyn des Allgemeinen ift Bewußtseyn ber Wahrheit; Bewußtseyn aber ber Einzelnheit und Hanbeln als Einzelnes, eine Originalität, die eine Eigenthümlichseit des Inhalts ober der Form wird, ist das Unwahre und Schlechte. Das Böse und der Irrthum besteht also allein in der Bereinzelung des Denkens: darin, sich vom Allgemeinen auszuscheiden. Die Menschen meinen gewöhnlich, wenn sie etwas denken sollen, so müsse es etwas Besonderes seyn; dieß ist aber eine Täuschung.

· So fehr Heraklit behauptet, daß in dem finulichen Wiffen keine Wahrheit ift, weil alles Sepende fließt, bas Seyn ber finnlichen Gewißheit nicht ift, indem es ift: ebenso fehr fest er als nothwendig, im Wiffen, die gegenständliche Beise. Das Bernunftige, bas Wahre, bas ich weiß, ift wohl ein Zurudgeben aus bem Gegenftanblichen, als aus Sinnlichem, Ginzelnem, Beftimmtem, Sevendem: aber was die Vernunft in sich weiß, ift ebenso die Nothwendigkeit, ober das Allgemeine des Senns; es ift das Wesen bes Denkens, wie es das Wesen ber Welt ift. Es ift dieselbe Betrachtung der Wahrheit, welche Spinoza in seis ner Ethif (P. II, propos. XLIV, coroll. II, p. 118. ed. Paul.) "eine Betrachtung ber Dinge unter ber Form ber Ewigfeit" Das Fürsichseyn ber Vernunft ist nicht ein objectloses Bewußtsenn, ein Träumen, sonbern ein Wissen, bas für sich ift: aber so, daß dieß Fürsichsenn wach ift, oder daß es gegenständlich und allgemein, b. h. für Alle baffelbe ift. Das Träumen ift ein Wissen von Etwas, wovon nur ich weiß; das Einbilden und bergleichen ist eben folches Träumen. Ebenso bas Gefühl ist bie Weise, daß etwas bloß für mich ift, ich etwas in mir, als in biesem Subjecte, habe; die Gefühle mogen sich für noch so erhaben ausgeben, so ift wesentlich, daß für mich, als biefes Subject, es ift, was ich fühle, nicht als ein von mir freier Begenftand. In ber Wahrheit aber ift ber Gegenstand für mich als bas an fich sevende Freie, und ich bin für mich subjectivitätelos; und ebensv ift dieser Gegenstand fein eingebildeter, von mir nur zum Gegenstand gemachter, sonbern ein an fich allgemeiner.

Außerdem hat man noch viele andere Fragmente von Heras flit, einzelne Aussprüche u. f. w., z. B.: "Die Menschen sind fterbliche Götter, und bie Götter unfterbliche Menfchen; lebend Jener Tob, und fterbend Jener Leben." 1 Der Tod ber Götter ift bas Leben, bas Sterben bas Leben ber Götter; bas Göttliche ist das Erheben durch das Denken über die bloße Ratürlichkeit, die dem Tode angehört. Deßhalb fagt auch Heraklit nach Sertus (adv. Math. VII, 349): " die Denkfraft fen außer bem Körper;" woraus Tennemann (Bb. 1, S. 233) mertwürdiger Beife macht: "außer bem Menfchen." Bei Sertus (Pyrrh. Hyp. III, 24, §. 230) lefen wir noch: "Heraflit fagt, baß Leben fowohl als Sterben in unserem Leben wie in unserem Tobe vereint ift; benn wenn wir leben, fo find unsere Seelen geftorben und in und begraben: wenn wir aber fterben, so auferstehen und leben unsere Seelen." Wir können in ber That von Beraflit Aehnliches fagen, wie Sofrates fagte: Was uns noch vom Beraklit übrig geblieben, ift vortrefflich; von bem aber, mas uns verloren gegangen ift, muffen wir vermuthen, bag es wohl gleich vortrefflich gewesen sey. Der wenn wir bas Schicksal für fo gerecht halten wollen, daß es ber Nachwelt immer bas Befte erhielt: fo muffen wir wenigstens von bem, was und von Seraklit noch gemeldet ift, sagen, daß es bieser Aufbewahrung werth ift.

## E. Empedokles, Jeucipp und Demokrit.

Jugleich mit dem Empedokles betrachten wir den Leucipp und Demokrit, in denen sich Idealität des Sinnlichen, und zugleich allgemeine Bestimmtheit oder Uebergang zum Allgemeinen zeigt. Empedokles ist ein Pythagpreischer Italer, der sich hinüber zu den Ioniern neigt; interessanter sind Leucipp und Demokrit, welche sich zu den Italern neigen, indem sie die Eleatische Schule fortsehen. Diese beiden Philosophen gehören

<sup>1</sup> Heraclides; Allegoriae Homericae, p. 442—443, ed. Gale. Geff. 5. 3861. 2. 2ufl. 21

bemselben philosophischen Systeme; fie find in Ansehung ihrer philosophischen Gebanken zusammenzunehmen, und so zu betrach-Leucipp ist ber ältere, und Demokrit vervollkommnete bas, was jener angefangen; aber was ihm hierin eigenthumlich angehört, ift schwer geschichtlich nachzuweisen. freilich berichtet, daß er des Leucipp Gedanken mehr ausgebildet habe; und es ift uns auch barüber Einiges aufbehalten, bas aber feiner genauen Anführung werth ift. Bei Empedofles fehen wir Bestimmtheit und Scheidung ber Principe hervortreten. ber Unterschied jum Bewußtseyn kommt, ift ein wesentliches Moment; aber die Principe haben hier Theils ben Charafter von physischem Senn, Theils awar von ibeellem Senn, aber so daß diese Korm noch nicht Gedankenform ift. Dagegen sehen wir bei Leucipp und Demokrit ibeellere Brincipe, bas Atome und bas Richts, und ein näheres Eindringen ber Gebankenbestimmung in bas Gegenständliche, b. h. ben Anfang einer Metaphysik ber Körper: ober die reinen Begriffe die Bebeutung von Rörperlichkeit erhalten, und also ben Gedanken in gegenständliche Form übergehen; bie Lehre ift aber im Gangen unausgebilbet, und fann feine Befriedigung geben.

## 1. Leucipp und Pemskrit.

Bon ben Lebensumständen bes Leucipp ist durchaus nichts Näheres befannt, nicht einmal was er für ein Lands-mann gewesen. Einige, wie Diogenes Laertius (IX. 30), machen ihn zu einem Eleaten, Andere zu einem Abderiten (weil er mit Demokrit zusammen gewesen), oder Melier (Melos ist eine Insell nicht weit von der Peloponnesischen Küste), oder auch, wie Simplicius zu Aristoteles Physik (p. 7), zu einem Milester. Daß er ein Zuhörer und Freund Zeno's gewesen, wird bestimmt angegeben; doch scheint er fast gleichzeitig mit ihm gewesen zu seyn, so wie auch mit Heraklit.

<sup>1</sup> Segel sonderte in seiner Darftellung nur selten, &. B. im Jenaischen Beft, diese beiben Philosophen von einander ab.

Demofrit ift zuverlässiger aus Abbera, in Thracien am Megdischen Meere, ber in spätern Zeiten wegen ungeschickter Sandlungen so berüchtigten Stadt. Er ift, wie es scheint, um bie 80. Olympiade (460 v. Chr.), ober Ol. 77, 3 (470 v. Chr.) geboren: die erfte Angabe gehört bei Diogenes Laertius (1X. 41) bem Apollobor, die andere bem Thraspllus; Tennemann (Bb. I, S. 415) läßt ihn um die 71. Olympiade (494 v. Chr.) geboren werben. Er ift nach Diogenes Laertius (1X, 34) viergig Jahre junger als Angragoras, lebte zu Sofrates' Zeiten: und ift felbst junger als biefer, wenn er nämlich nicht Dl. 71, fondern Dl. 80 geboren wurde. Sein Berhältniß zu ben Abberiten ist viel besprochen worden; und viele schlechte Anetboten werden darüber von Diogenes Laertius erzählt. Daß er sehr reich gewesen sen, will Balerius Maximus (VIII, 7, ext. 4) baraus ermeffen, daß sein Bater bas gange heer bes Kerres auf beffen Zuge nach Griechenland bewirthet habe. Diogenes (IX. 35-36) berichtet, baß er fein ansehnliches Bermögen auf Reifen nach Aegypten und in das innere Morgenland verwandt habe; boch bas Lettere hat feine Glaubwürdigkeit. Sein Bermogen wird auf 100 Talente angegeben; und wenn ein Attisches Talent von etwa 1000—1200 Thaler barunter gemeint ware, so hatte er allerbings bamit schon weit kommen konnen. Daß er ein Freund und Schüler Leucipps gewesen, wird einftimmig berichtet, namentlich von Aristoteles (Met. I, 4); wo fie aber zusammen gewesen, ift nicht berichtet. Diogenes (IX, 39) fahrt fort: "Rachbem er von feinen Reisen in fein Baterland jurudgefommen, lebte er fehr eingezogen, ba er fein ganges Bermogen verzehrt hatte: wurde aber von seinem Bruber aufgenommen, und gelangte zu hoher Berehrung bei seinen gandsleuten" - nicht burch feine Philosophie, sondern - "burch einige Weissagungen. Rach bem Gesetze konnte aber ber, welcher sein väterliches Vermögen burchgebracht hatte, nicht in ben väterlichen Begräbnifort aufgenommen werben. 11m nun ber Verläumbung

nud der übeln Nachrebe" — als ob er sein Vermögen durch Liederlichkeit verschwendet — "keinen Raum zu geben, habe er den Abderiten sein Werk Διάκοσμος vorgelesen, und diese haben ihm dafür ein Geschenk von 500 Talenten gemacht, seine Bildsfäule öffentlich ausstellen lassen, und ihn mit großem Pompe bez graben, nachdem er, bei 100 Jahr alt, gestorben." Daß dieß auch ein Abderitenstreich gewesen sey, dafür haben es die wenigstens nicht angesehen, welche uns diese Erzählung hinterlassen haben.

Leucipp ift ber Urheber bes berüchtigten atomistischen Spftems, bas, in neuern Zeiten wiedererweckt, als bas Princip vernünftiger Naturforschung gegolten hat. Nehmen wir dieß System für sich, so ift es freilich sehr durftig und nicht viel barin zu suchen; allein dieß muß dem Leucipp als großes Berdienft zugesthrieben werben, daß er, wie es in unserer gemeinen Phyfit ausgebrückt wird, die allgemeinen und finnlichen, ober primaren und fecundaren, ober wefentlichen und unwefentlichen Eigenschaften ber Körper unterschieb. Die allgemeine Eigenschaft heißt fpeculativ, daß das Körperliche burch den Begriff, oder bas Wefen bes Körpers in ber That allgemein bestimmt ist; Leucipp faste die Bestimmtheit bes Senns nicht auf oberflächliche, fonbern auf speculative Beise. Wenn gesagt wird, ber Körper hat biefe allgemeine Eigenschaft, z. B. Gestalt, Undurchdringlichkeit, Schwere: so stellt man sich vor, die unbestimmte Borftellung Rörper sei bas Wesen, und sein Wesen etwas Anberes, als biefe Eigenschaften. Aber speculativ ift die Wesenheit eben bie allgemeinen Bestimmungen; sie sind an sich seiende, oder ber abftracte Inhalt und die Realität bes' Wesens. Dem Körper als solchem bleibt bort nichts für bie Bestimmung bes Wesens, als bie reine Einzelnheit; aber er ift Einheit Entgegengesetter, und die Einheit diefer Pradicate macht fein Wefen aus.

Erinnern wir uns, daß wir in der Eleatischen Philosophie bas Seyn und Nichtseyn als Gegensatz sahen: nur das Seyn ift, das Richtseyn, auf bessen Seite Bewegung, Beränderung

u. s. f. fällt, ist nicht. Senn ift noch nicht die in fich jurudfehrende und zurudgekehrte Einheit, wie heraklits Bewegung Von der Seite, daß in die sinnliche unund das Allgemeine. mittelbare Wahrnehmung Unterschied, Beranderung, Bewegung u. f. f. fallt, fann gefagt werben, bag bie Behauptung, nur bas Senn sen, bem Augenscheine ebenso wiberspricht, als bem Gebanken; benn bieß Richts, bas die Eleaten aufhoben, ift. Ober in ber Heraklitischen Ibee ift Seyn und Richtseyn basselbe: bas Senn ift, aber bas Nichtsenn, ba es Eins mit bem Senn, ist ebenso wohl; ober Senn ist sowohl Pradicat des Senns, als bes Nichtseyns. Das Senn aber und Nichtseyn beibe mit ber Bestimmung eines Gegenständlichen, ober, wie fie für die sinnliche Anschauung sind, ausgesprochen: so find fie ber Gegensat bes Bollen und bes Leeren. Dieß spricht Leucipp aus; mas in Wahrheit bei ben Eleaten vorhanden war, spricht Leucipp als sepend aus. Aristoteles (Met. 1, 4) führt an: "Leucipp und fein Freund Demokrit behaupten, bas Bolle und bas Leere fenen bie Elemente, indem fie bas Eine bas Sepende, bas Andere bas Richtsehende nennen: das Volle und Dichte nämlich das Sevende, bas Leere und Dunne aber bas Richtfenende. Deshalb fagen fie auch, bas Senn ift nicht mehr als bas Richtsenn, weil auch bas Leere ebensowohl sen als ber Körper; und dieß seven bie materiellen Ursachen aller Dinge." Das Bolle hat bas Atom ju seinem Principe: Das Absolute, das Ammbfürsichsevende ift also das Atom und das Leere (tà atoma xai tò xerór); bas ift eine wichtige, wenn auch unzureichende Bestimmung. Richt die Atome, wie wir sprechen, die wir uns z. B. in ber Luft schwimmend vorstellen, sind allein das Princip, sondern das bazwischen sevende Nichts ist ebenso nothwendig; es ist so hier die erfte Erscheinung des atomistischen Systems. Bon biesem Brincipe felbft find nun naber feine Bedeutungen und Bestimmungen anzugeben.

a. Die Hauptsache ist bas Eins, bas Fürsichseyn; biefe

Bestimmung ist ein großes Princip, das wir bisher noch nicht batten. Parmenibes sett bas Seyn ober bas abstract Allgemeine, Heraklit den Broceß; die Bestimmung des Kürsichsebns kommt dem Leucidd zu. Parmenibes sagt, bas Richts ift gar nicht; bei Seraklit war nur bas Werben, als Umschlagen von Seyn und Nichts, wo jebes negirt ift; aber baß geset ift, baß Beibe einfach bei sich felbst seven, bas Bositive als fürsichsevendes Eins und bas Regative als Leeres, ift, was bei Leucipp jum Bewußtseyn gekommen und gur absoluten Bestimmung geworben ift. Das atomistische Princip ist auf biese Weise nicht vorbei, sonbern muß nach biefer Seite immer fenn; bas Fürfichfenn muß in jeder logischen Philosophie 1 als ein wesentliches Moment, nicht aber als bas lette vorkommen. Beim logischen Forigang vom Seyn und Werben zu biefer Gebankenbestimmung kommt zwar zuerst bas Dasein 2; bieß gehört aber ber Sphare ber Endlichkeit an, und kann so nicht Princip ber Philosophie wer-Wenn also auch die Entwidelung der Philosophie in der Geschichte ber Entwidelung ber logischen Philosophie entsprechen muß, so wird es boch in biefer Stellen geben, die in ber geschichtlichen Entwidelung wegfallen. Wollte man 3. B. bas Daseyn zum Princip machen, so ware es bas, was wir im Bewußtseyn haben: Es sind Dinge, diese sind endlich, und haben eine Relation zu einander; es ift bieß aber bie Rategorie unseres gedankenlosen Bewußtsenns, ber Schein. Das Fürsichseyn bagegen ift, ale Seyn, einfache Beziehung auf fich felbft: aber burch Regation bes Andersseyns. Wenn ich sage, ich bin für mich: so bin ich nicht nur, sondern negire in mir alles Andere, schließe es von mir ab, sofern es als äußerlich erscheint. Als Regation bes Anderssenns, welches selbst Negation gegen mich ift, ist bas Kürsichseyn Negation ber Regation, also Affirmation; und diese ift, wie ich es nenne, die absolute Regativität, worin zwar Ber-

<sup>1</sup> Sieh hegel's Werke, Bb. III, S. 181 ff.

<sup>2</sup> hegel's Berte, Bb. III, S. 112.

mittelung enthalten ift, aber eine Bermittelung, die ebenso febr aufgehoben ift.

Das Princip bes Eins ift gang ibeell, gebort gang bem Gebanken an, selbst wenn man auch sagen wollte, daß Atome exiftiren. Das Atom fann materiell genommen werben; es ift aber unfinnlich, rein intellectuell. Auch in neuerer Zeit, besonders burch Gaffendi, ift biefe Borftellung von Atomen erneuert worben. Atome Leucipps sind aber nicht die molécules, die kleinen Theile ber Physik. Es kommt awar bei Leucipp nach Aristoteles (De gen. et corr. I, 8) die Vorstellung vor, daß "die Atome unsichtbar sind wegen der Rleinheit ihrer Körperlichkeit," wie man in neuerer Zeit von ben molécules spricht; es ist dieß aber nur eine Ausrede. Das Eins fann man nicht sehen, weber mit Glafern noch Meffern aufzeigen, weil es ein Abstractum bes Gedankens ift; was man zeigt, ift immer Materie, Die zusammengesett ift. Ebenso vergeblich ist es, wenn man in neuern Beiten burch bas Mifrostop bas Innere bes Organischen, bie Seele, erforschen und burch Seben und fühlen babinterfommen will. Das Brincip bes Eins ift also gang ibeell, nicht aber in bem Sinne, ale ob es nur im Bedanten, im Ropfe mare: fonbern fo, daß ber Gedanke bas wahre Wefen ber Dinge ift. So hat es Leucipp auch verftanden; und seine Philosophie ist mithin gar nicht empirisch. Tennemann (Bb. I, S. 261) sagt bagegen gang schief: "Das Syftem bes Leucipp ift bas entgegengesette bes Eleatiichen; er erkennt die Erfahrungswelt für die einzig objectiv reale. und die Körper für die einzige Art von Wesen." Aber das Atom und bas Leere find keine Dinge ber Erfahrung; Leuciph fagt, die Sinne find es nicht, burch die wir des Wahren bewußt werben: und bamit hat er einen Ibealismus im bobern Sinne, nicht einen bloß subjectiven aufgestellt.

b. Wie abstract dieß Brincip bei Leucipp nun auch noch ift, so war er doch bestrebt, es concret zu machen. Bon Atom ist bie Uebersebung Individuum, bas Untheilbare; in anderer Form

ift das Eins also die Einzelnheit, die Bestimmung ber Subjectivität. Das Allgemeine und ihm gegenüber bas Individuelle sind große Bestimmungen, um die es sich in allen Dingen handelt; und man weiß erft, was man an biefen abstracten Bestimmungen hat, wenn man im Concreten erkennt, bag fie auch ba die Hauptsache sind. Bei Leucipp und Demokrit ist dieß Princip, bas bei Epifur hernach vorfommt, physikalisch geblieben; es fommt aber auch im Geistigen vor. Der Beift ift zwar auch Atom, Eins; aber, als Eins in sich, zugleich unendlich voll. In ber Freiheit, bem Recht und Gefet, im Willen handelt es fich nur um diesen Gegensat ber Allgemeinheit und Einzelnheit. In ber Sphäre bes Staats kann bie Ansicht aufgestellt werben, baß ber einzelne Wille, als Atom, bas Absolute fen; bas find bie neueren Theorien über ben Staat, die sich auch praktisch geltenb machten. Der Staat muß auf bem allgemeinen, b. i. bem an und für sich sependen Willen beruhen; beruht er auf dem der Einzelnen, so wird er atomistisch, nach ber Bebankenbestimmung bes Eins gefaßt, wie in Rousseau's contrat social. Die weitere Vorstellung von allem Concreten und Wirklichen ift nun bei Leucipp nach Aristoteles am julet angeführten Orte bie: "Das Volle ist nichts Einfaches, sondern es ist ein unendlich Vielfaches. Diese unendlich Brelen bewegen sich im Leeren, benn bas Leere ift; ihr Zusammenkommen macht bas Entstehen" (b. h. von einem existirenden Dinge, bas für die Sinne ift), "die Auflösung und Trennung das Bergehen." Alle weiteren Kategorien fallen hier hinein. "Die Thätigkeit und Baffivität besteht barin, baß fie sich berühren: aber ihre Berührung ift nicht, daß fie Eins werben; benn aus bem, was wahrhaft" (abstract) "Eins ift, wird nicht eine Menge, noch aus bem, was wahrhaft Vieles ift, Eins." Der sie sind in ber That weber passiv noch thätig; "benn fie leiben bloß burche Leere," ohne bag ihr Wefen ber Die Atome sind also, selbst bei ber erscheinenden Bereinigung in bem, was wir Dinge nennen, getrennt von einander durch das Leere, welches ein rein Regatives und Fremdes für sie ist; d. h. ihre Beziehung ist nicht an ihnen selbst, sondern etwas Anderes, als sie, worin sie bleiben, was sie sind. Dieß Leere, das Regative gegen das Affirmative, ist auch das Princip der Bewegung der Atome; sie werden gleichsam vom Leeren sollicitirt, es zu erfüllen und zu negiren.

Dieß find die Sabe ber Atomisten. Wir sehen, daß wir unmittelbar an ber Grenze biefer Gebanken find; benn wo von Beziehung bie Rebe senn sollte, treten wir heraus aus ihnen. Das Senn und Nichtfenn, als Gebachte, welche, als Berschiebene in Beziehung auf einander fürd Bewußtseyn vorgestellt, bas Bolle und Leere find, baben an sich keine Verschiedenheit; benn bas Bolle hat ebenfo wohl bie Regativität an ihm felbst, es ist als Fürsichsevendes ausschließend Anberes, - es ift Eins, und unendlich viele Eins: bas Leere ift aber nicht bas Ausschließenbe, sondern die reine Continuität. Diese beiben Begenfate, Eins und Continuitat, nun fo fixirt, fo ift für bie Vorstellung nichts annehmlicher, als in ber sevenden Continuität die Atome schwimmen, und bald getrennt, bald vereinigt werben - au laffen: fo daß ihre Bereinigung nur eine oberflächliche Beziehung, eine Sonthesis ist, die nicht durch die Natur bes Vereinten bestimmt ist, sondern worin im Grunde diese an und für sich Sevenden noch getrennt bleiben. Dieß ist aber ein ganz außerliches Berhalten; rein Selbstständige werden mit Selbstständigen verbunden, bleiben selbstständig, und so ift es nur eine me-Alles Lebendige, Beiftige u. f. f. ist bann chanische Bereinigung. nur zusammengesett: und bie Beranberung, Erzeugung, Schaffung eine bloße Bereinigung.

Wie hoch diese Principien als ein Fortschritt auch zu achten sind, so zeigt sich doch hier sogleich ihre ganze Dürftigkeit, so wie damit an weitere concrete Bestimmungen gegangen wird. Dennoch dürfen wir dieß nicht hinzusügen, was zum Theil die Borsstellung neuerer Zeiten hinzusügt, daß einmal in der Zeit so ein Chaos gewesen sey, eine von Atomen erfüllte Leere, die dann

nachher so sich verbunden und geordnet haben, daß daburch diese Welt herausgekommen fet; sondern es ift noch jest und immer, daß das Ansichsenende das Leere und das Bolle ift. Gerade bieß ist die befriedigende Seite, welche die Naturforschung in solchen Gebanken gefunden, daß barin bas Senenbe in feinem Begensate als Gebachtes und entgegengesett Gebachtes ift, hiermit als an und für fich Sevendes. Die Atomistik stellt fich baher überhaupt ber Vorstellung von einer Schöpfung und Erhaltung ber Welt burch ein frembes Wesen gegenüber. Die Raturforschung fühlt in ber Atomistik zuerst sich bavon befreit, keinen Grund für die Welt zu haben. Denn wenn die Ratur von einem Andern als erschaffen und erhalten vorgestellt wird, so wird sie vorgestellt als nicht an fich sevend, also ihren Begriff außer ihr habend: d. h. sie hat einen ihr fremden Grund, sie als solche hat keinen Grund, fie ift mur aus dem Willen eines Andern begreiflich; wie sie ist, ist sie zufällig, ohne Nothwendigkeit und Begriff an ihr felbst. In ber Vorstellung ber Atomistif aber ift bie Vorstellung des Ansich der Natur überhaupt, d. h. der Gebanke findet sich selbst in ihr ober ihr Wesen ist an sich ein Gebachtes; und dieß ift bas Erfreuliche für den Begriff, eben fie au begreifen, fie als Begriff zu feten. In ben abstracten Wefen hat die Natur den Grund an ihr felbst, ist einfach für sich; das Atom und das Leere find folche einfache Begriffe. bieß Formelle aber, daß überhaupt ganz allgemeine einfache Brincipe, ber Gegensat bes Eins und ber Continuität, aufgestellt find, ift nicht barin zu sehen und zu finden.

Wenn wir von einer weitern, reichern Naturansicht ausgeshen, und fordern, daß aus der Atomistik auch sie begreislich werde: so ist die Bestriedigung sogleich aus, und man sieht die Unmöglichkeit, irgend damit weiter zu kommen. Daher ist sogleich über diese reinen Gedanken der Continuität und Nichtcontinuität dinauszugehen. Denn eben diese Regativen, die Eins, sind nicht an und für sich; die Atome sund ununterscheidbar, gleich an sich,

ober ihr Wesen ift als reine Continuität gesett: so daß sie vielmehr unmittelbar in Einen Klumpen ausammenfallen. Die Borstellung halt sie wohl auseinander, giebt ihnen ein sinnlich vorgestelltes Seyn; aber find fie gleich, fo find fie, als reine Continuität, daffelbe, was das Leere ift. Aber das, was ift, ift con-Wie will man num die Unterschiedenheit aus biefen Brincipien auffaffen? Wo kommt biefe Bestimmtheit, wie Pflanze, Farbe, Geftalt, her? Die Hauptsache ift, daß, sowie man biefe Atomen, als fleine Theile, selbstständig bestehen läßt, ihre Bereinigung nur zu einer ganz außerlichen und zufälligen Bufammensetzung wird. Die bestimmte Berschiebenheit vermißt man; bas Eins, als bas Fürsichsenenbe, verliert alle Bestimmtheit. Nimmt man verschiedene Materien an, eleftrische, magnetische, Licht-Stoff, und bazu ein mechanisches Dreben ber molécules: so ist man einerseits ganz unbefümmert um Einheit, und fagt anbererseits nie ein vernünftiges Wort über ben Uebergang ber Erscheinungen, sondern nur Tautologien.

Indem Leucipy und Demokrit weiter geben wollten, fo tritt bas Bedürfniß eines bestimmtern Unterschiedes, als biefes oberflächlichen der Bereinigung und Trennung ein; und fie haben ihn daburch zu machen gesucht, daß ste die Atome als ungleich setten, und zwar ihre Verschiedenheit als eine menbliche. Aristoteles (Met. I, 4) führt an: "Diese Verschiedenheit haben fie auf breierlei Weise zu bestimmen versucht. Sie fagen, die Atome sepen verschieden nach der Gestalt wie A von N: durch die Ordmma" (ben Ort), "wie AN von NA: burch die Stellung," ob fie aufrecht stehen, ober liegen, "wie Z von N. Daher sollen alle anderen Unterschiede kommen." Wir sehen Gestalt, Ordmung und Lage find ebenso wieder außere Beziehungen und gleichgültige Bestimmungen: b. h. unwesentliche Berhältniffe, welche nicht die Natur des Dinges an fich felbst betreffen noch seine immaneute Bestimmtheit, sondern beren Einheit nur in einem Andern ift. Für sich ift dieser Unterschied schon inconsequent; benn als

bas ganz einfache Eins sind die Atome einander vollkommen gleich, also kann auch von einer folchen Berschiedenheit gar nicht die Rebe seyn.

Wir finden hier ein Bestreben, das Sinnliche auf wenige Bestimmungen zurückzufähren. Aristoteles (De gen. et corr. L. 8) sagt in bieser Rudsicht von Leucipp: "Er wollte ben Gebanten ber Erscheinung und sinnlichen Wahrnehmung näher bringen, und stellte baburch die Bewegung, Entstehen und Untergehen als an fich sevend vor." Es ift barin nichts zu sehen, als baß bie Wirklichkeit hier ihr Recht behält, statt Andere nur von Täuschung fprechen. Aber wenn Leucipp zu bem Enbe bas Atom auch als an sich gestaltet vorstellt, so bringt er bas Wesen wohl ber sinnlichen Anschauung auch so näher, aber nicht bem Begriffe; es muß wohl zur Geftaltung fortgegangen werben, aber bis dahin ist von der Bestimmung der Continuität und der Discretion noch ein weiter Weg. Aristoteles (De sensu, 4) sagt daher: "Demofrit und die meisten anderen alten Philosophen find, wenn fie von bem Similichen sprechen, febr ungeschickt, inbem fie alles Empfindbare zu einem Greiflichen machen wollen; benn sie reduciren Alles auf den Taftsinn, das Schwarze sen bas Rauhe, das Weiße das Glatte." Alle sinnlichen Eigenschaften werben so nur zurudgeführt auf Gestalt, auf die verschiedene Verbinbung von molécules, die etwas zu einem Schmeckbaren ober Riechbaren macht; ein Versuch, ber auch in ber Atomistik ber neuern Zeit gemacht ift. Besonders die Franzosen, von Descartes an, stehen auf dieser Seite. Es ist der Trieb ber Vernunft, die Erscheinung, das Wahrgenommene zu begreifen; nur die Weise ift falfc, eine ganz nichtssagende unbestimmte Allgemeinheit. Da Figur, Ordnung und Lage, Gestalt überhaupt die einzige Bestimmung bes Ansichsevenden sind, so ift barüber nichts gesagt, wie diese Momente boch als Farbe, und zwar unterschies bene Farbe u. s. f. empfunden werden; der Uebergang zu weitern als mechanischen Bestimmungen macht sich nicht, oder zeigt sich als platt und kahl.

Wie nun Leucipp näher aus diesen armen Principien bes Atomen und bes Leeren, über bie er nicht hinauskam, indem er sie als die absoluten nahm, eine Conftruction der ganzen Welt gewagt hat, die ebenso sonderbar als leer erscheinen fann, bavon giebt uns Diogenes Laertius (IX, 31-33) einen Bericht, ber geiftlos genug aussieht; aber bie Ratur ber Sache erlaubte nicht viel Befferes, und es ift damit weiter nichts zu machen, als bie Dürftigkeit biefer Borftellung baraus zu ersehen. Nämlich: "Die Atome burch die Discretion des Unendlichen treiben fich, verschieben an Gestalt, in bas große Leere," — Demokrit sest hinzu: "burch ben Wiberstand gegen einander (arrervala) und eine erschütternde, schwingende Bewegung (παλμός)" 1—; "hier zu». sammengehäuft, machen sie Einen Wirbel (diene), wo fie zusams menstoßend und auf mannigfaltige Weise sich freisend, die gleichen ju den gleichen zusammen geschieden werden. Da fie aber, wenn sie im Gleichgewichte waren, wegen ber Menge feineswegs irgendwohin sich bewegen könnten: so gehen die feineren in das äußere Leere, gleichsam berausspringend, die übrigen bleiben bei einander, und verwickelt laufen fie gegen einander zusammen, und machen bas erfte runde System. Dieß steht aber wie eine Saut ab, die aller Arten Rörper in fich enthält; indem diese, ber Mitte entgegenstrebend, eine Wirbelbewegung machen: so wird biefe umgebende Saut fein, indem nach dem Zuge des Wirbels die continuirlichen zusammenlaufen. Auf dieselbe Art entsteht bann bie Erbe, indem die in die Mitte geführten zusammenbleiben. Umgebung, die wie eine Haut ist, wird wieder durch den Anflug ber äußern Körper vermehrt; und da sie sich eben im Wirbel bewegt, reißt fie Alles an fich, mas fie berührt. Die Berbin-

Plutarch. de plac: phil. I, 26; Stobaei Ecl. Phys. 20, p. 394 (Zennemann 28b. I, &. 278)).

bung einiger macht wieder ein Spstem, zuerst das seuchte und schlammigte, alsdann das ausgetrocknete und kreisende in dem Wirbel des Ganzen; alsdann entzündet, vollende sich so die Natur der Gestirne. Der äußerste Kreis ist die Sonne, der innere der Mond," u. s. f. Dieß ist eine leere Darstellung, es ist weiter kein Interesse in diesen trüben verworrenen Vorstellungen der Kreisbewegung, und dessen, was später Anziehen und Abstoßen genannt worden ist, als daß disserente Bewegung für das Wesen der Materie angesehen wurde.

c. Was endlich die Seele betrifft, so berichtet Aristoteles (De anim. I, 2), Leucipp und Demofrit hatten gefagt; "ste sey fugelförmige Atome." Näher ersehen wir aus Plutarch (De plac. phil. IV, 8), daß Demofrit sich auf das Verhaltniß des Bewußtfevns, unter Anderem, auf die Erklärung bes Ursprungs ber Empfindungen eingelaffen, indem bei ihm die Borftellungen anfangen, daß von den Dingen gleichsam feine Oberflächen sich ablösen, die in die Augen und Ohren hineinfließen u. s. f. viel sehen wir, daß Demokrit den Unterschied der Momente des Unfich und bes Füranderessenns bestimmter ausgesprochen hat. Denn er fagte, wie Sextus (adv. Math. VII, 135) anführt: "Rach ber Meinung (vóuw) ist Warmes, nach ber Meinung Raltes, nach ber Meinung Farbe, Suges und Bitteres; nach ber Wahrheit (eren) nur die Untheilbaren und bas Leere." D. h. an sich ift nur bas Leere und Untheilbare und ihre Bestimmungen, für ein Anderes aber ift gleichgültiges, bifferentes Senn, bie Wärme u. f. f. Aber es ift bamit auch zugleich bem schlechten Ibealismus Thor und Thur aufgethan, ber mit bem Gegenständlichen bann fertig zu febn meint, wenn er es aufs Bewußtsebn bezieht, und von ihm nur fagt, es ift meine Empfindung. Damit ift die finnliche Einzelnheit zwar in der Form des Senns aufgehoben, aber es bleibt noch dieselbe sinnliche Bielheit; es ist eine sinnliche begriffslose Mannigfaltigfeit bes Empfindens gesett, in ber feine Bernunft ift, und um welche fich biefer Ibealismus weiter nicht befümmert.

## 2. Empedokles.

Die Fragmente bes Empedokles sind mehrmals gesammelt: Sturz in Leipzig hat über vierhundert Verse zusammengebracht; 1 auch Peyron hat eine Sammlung der Fragmente des Empedokles und Parmenides angelegt, 2 wovon in Leipzig 1810 ein Abdruck gemacht worden ist. Von Ritter findet sich in Wolf's Analekten ein Aufsat über den Empedokles vor.

Empedofles war aus Agrigent in Sicilien, wie Beraflit ein Rleinastate. Wir kommen so wieder nach Italien, ba die Geschichte zwischen biesen beiben Seiten wechselt; von bem eigentlichen Griechenlande, bem Mittelpunkt, geben noch keine Philosophien aus. Empedofles war, nach Tennemann (Bb. 1, S. 415) um die 80. Olympiade (460 v. Chr.) berühmt. Sturz (S. 9-10) führt Dobwell's Worte (De aetate Pythag. p. 220) an, nach welchen Empedofles (Dl. 77, 1 (472 v. Chr.) geboren ware: "Im zweiten Jahre ber 85. Olympiade hatte Barmenibes bas 65. Jahr erreicht, so baß Zeno im zweiten Jahre ber 75. Olympiabe geboren wurde," 3 "also seche Jahre alter als sein Mitschüler Empedokles war; benn bieser war nur Ein Jahr alt, als Buthagoras im ersten ober zweiten Jahr ber 77. Olympiabe ftarb." Aristoteles (Met. I, 3) fagt: "Empedokles ist bem Alter nach später als Anaxagoras, aber ben Werten nach früher." Er hat aber nicht nur ber Zeit nach früher, b. h. an Jahren jünger, philosophirt: sondern seine Philosophie ist auch in Ansehung der Stufe des Begriffs gegen ben Begriff bes Anaragoras früher und unreifer.

Sonft erscheint er in den Erzählungen von feinen Lebens umftanben bei Diogenes (VIII, 59, 63-73) ale ein ahn-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Empedocles Agrigentinus. De vita et philosophia ejus exposuit, carminum reliquias ex antiquis scriptoribus collegit, recensuit, illustravit, praefationem et indices adjecit Magister Frid. Guil. Sturz, Lipsiae, 1805.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Empedoclis et Parmenidis fragmenta etc. restituta et illustrata ab Amadeo Peyron.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Plat. Parmenid. p. 127 (p. 4).

licher Wundermann und Zauberer, als Buthagoras. Er genoß während seines Lebens großes Ansehen unter seinen Mitburgern, und nach seinem Tobe wurde ihm eine Statue in seiner Baterftabt errichtet; sein Ruhm war weit verbreitet. Er lebte nicht getrennt, wie Heraklit, sondern in großem Einfluß auf die Anordnung ber Staatsgeschäfte Agrigents, wie Parmenibes in Glea. Er erwarb sich das Berdienst, daß er nach dem Tode des Meton, Beherrschers von Agrigent, es dabin brachte, daß Agrigent fich eine freie Verfaffung und gleiche Rechte allen Burgern gab: ebenso vernichtete er mehrere Versuche, die von Burgern Agrigents gemacht wurden, die Herrschaft ihrer Baterftadt an fich zu reißen; und als die Berehrung feiner Mitburger fo hoch flieg, daß sie ihm die Krone anboten, schlug er sie aus und lebte ferner als ein angesehener Privatmann unter ihnen. Wie über andere Umftande seines Lebens, so wurde auch viel über seinen Tod gefabelt. Wie er in feinem Leben fich ausgezeichnet betrug, so habe er auch burch feinen Tob sich bas Ansehen geben wollen, nicht eines gewöhnlichen Tobes gestorben zu fenn, als Beweis, daß er nicht ein sterblicher Mensch war, sondern daß er nur hinweg-Rach einem Gastmahl sen er entweder plöglich vergerückt sen. schwunden: ober auf dem Aetna sey er mit seinen Freunden gewesen, auf einmal aber von ihnen nicht mehr gesehen worden. Was aber aus ihm geworben sen, sen baburch verrathen worben, daß einer seiner Schuhe vom Aletna ausgeworfen und von einem seiner Freunde gefunden worden sen; wodurch also klar geworden sey, baß er sich in den Aetna gestürzt, um sich auf biese Weise dem Anblick der Menschen zu entziehen, und die Meinung zu veranlaffen, daß er eigentlich nicht gestorben, sondern unter bie Götter verfett worben fen.

Der Ursprung und die Beranlassung dieser Fabel scheint in einem Gebichte zu liegen, worin sich mehrere Berse sinden, die, allein genommen, viel Anmaßung aussprechen. Er sagt bei Sturz (p. 530: Reliquiae zww xaIaquw, v. 364—376):

Freunde, die große Burg am gelben Akragas bewohnend, Die Ihr in trefslichen Werken Euch übet, seyd mir gegrüßet! Ich din Euch ein unsterdlicher Gott, kein sterblicher Mensch mehr. Sehet Ihr nicht, wie umher ich gehe, von Allen geehret, Bon Diademen das haupt umkränzt und grünenden Kronen? Wenn ich also geschmückt in blühenden Städten mich zeige, Weten Männer und Weiber mich an. Und Tausende folgen Meinem Schritt, die Wege zum heil von mir zu erforschen: Andere, Weissaugen bedürfend: Andere wieder, Mannigsaltiger Krankheit heilende Rede erkundend. Aber was halt' ich darauf, als ob ich Großes vollbrächte, Daß ich an Kunst die vielverderblichen Menschen besiege.

Aber der Zusammenhang dieser Ruhmredigkeit ist: Ich bin hochsgeehrt, aber was hat dieß für Werth; es spricht der Ueberdruß der Ehre bei den Menschen aus ihm.

Empedofles hat Pythagoreer zu Lehrern gehabt, und ist mit ihnen umgegangen; er wird daher zuweilen zu den Bythagoreern gerechnet, wie Parmenibes und Zeno, was aber weiter keinen anderen Grund hat. Es fragt fich, ob er ju bem Bunde gehört hat; seine Philosophie hat kein Pythagoreisches Aussehen. Bei Diogenes Laertius (VIII, 56) wird er auch Mitschüler Zeno's genannt. Es find uns zwar von ihm mancherlei einzelne physikalische Gebanken, so wie paranetische Ausbrude erhalten worben, und in ihm icheint bas Einbringen bes Gebankens in bie Reglität und das Erfennen der Natur mehr Ausbreitung und Umfang gewonnen zu haben; aber wir finden in ihm weniger speculative Tiefe, als in Heraflit, sondern den sich mehr in die reale Ansicht versenkenden Begriff, eine Ausbildung ber Naturphilosophie ober Naturbetrachtung. Empedofles ift mehr poetisch, als bestimmt philosophisch; er ift nicht von großem Interesse, und es ift aus feiner Philosophie nicht viel zu machen.

In Ansehung bes bestimmten Begriffs, welcher sie beherrscht und in ihr wesentlich hervorzutreten ansängt, so ist es die Vermischung ober Synthesis. Als Bermischung ist es zuerst, baß sich die Einheit Entgegengesetzer barbietet; bieser sich in Heraklit zuerst aufthuende Begriff ist in seiner Ruhe für die Vor-

22

stellung als Vermischung, ehe ber Gebanke bei Anaragoras das Allgemeine erfaßt. Empedokles Synthese gehört also, als eine Vervollständigung des Verhältnisses, zum Heraklit, dessen specuslative Idee zwar auch in der Realität überhaupt als Proces ist, aber ohne daß die einzelnen Momente in der Realität als Bestisse gegen einander sind. Empedokles Begriff der Synthese macht sich noch dis diesen Tag geltend. Er ist auch der Urhesber der gemeinen Vorstellung, die auch auf uns gekommen: die vier bekannten physikalischen Elemente, Feuer, Luft, Wasser, Erde, als Grundwesen anzusehen; den Chemikern gelten sie freilich nicht mehr als Elemente, indem sie unter Element ein chemisch Einsaches verstehen. Empedokles Gedanken will ich nun kurz angeden, indem wir das viele Einzelne, was berichtet wird, in den Zusamsmenhang eines Ganzen zusammensassen.

Rury ist sein allgemeiner Gedanke von Aristoteles 1 fo que fammengefaßt: "Empedofles hat ju ben brei, Feuer, Luft, Waffer, die vorher, jedes von Diesem ober Jenem, als Brincip betrachtet murbe, noch die Erbe, ale bas vierte forperliche Ele= ment hinzugesett, und gesagt, diese seven es, die immer bleiben, und nicht werden, sondern nur nach dem Mehr ober Weniger vereinigt und geschieden, in Eins zusammengehen und aus Einem kommen." Kohlenstoff, Metalle u. f. w. sind nichts an und für sich Sevendes, was bleibt und nicht wird; so ift nichts Metaphysisches dabei beabsichtigt. Bei Empedofles ift dieß aber allerbings ber Fall: Jebes Ding entstehe burch irgend eine Art ber Diese vier Elemente in unserer ge-Berbindung der Bier. .wöhnlichen Vorstellung find nicht jene sinnlichen Dinge, wenn wir sie als allgemeine Elemente betrachten; benn sinnlich be-. trachtet, giebt es noch andere verschiedene finnliche Dinge. les Organische z. B. ist anderer Art; ferner Erbe als Eine, als einfache reine Erbe ist nicht, sondern sie ist in mannigfacher Bestimmtheit. Indem wir von ben vier Elementen bo-

Metaph. I, 3 et 8; De gener. et corrupt. I, 1.

ren, so liegt also barin bie Erhebung ber sinnlichen Borstellung in ben Gebanken.

In Ansehung des abstracten Begriffes ihres Berhältnisses zu einander sagt Aristoteles (Met., I, 4) weiter, daß Empedosses nicht nur die vier Elemente als Principien gebraucht habe, sondern auch Freundschaft und Feindschaft, die wir schon bei Heraklit gesehen haben; es erhellt unmittelbar, daß sie anderer Art sind, indem sie eigentlich etwas Allgemeines sind. Er hat die vier Natur-Elemente als die realen, und als die ideellen Principien Freundschaft und Feindschaft; so daß sechs Elemente, von denen Sextus oft spricht, bei ihm erscheinen in Bersen, die uns Aristoteles (Met. III, 4) und Sextus (adv. Math. VII, 92) ausbewahrt:

Mit der Erbe sehn wir die Erbe, mit Wasser das Wasser, Mit Luft göttliche Luft, und mit Feuer das ewige Feuer, Mit der Liebe die Liebe, den Streit mit traurigem Streite.

Durch unsere Theilnahme an ihnen werden sie für uns. Darm liegt die Borstellung, daß der Geist, die Seele selbst die Einheit, dieselbe Totalität der Elemente ist, sich nach dem Princip der Erde zur Erde, nach dem des Wassers zum Wasser, nach dem der Liebe zur Liebe u. s. f. verhält. 2 Indem wir Feuer sehen, so ist es dieß Feuer in uns, für welches das objective Feuer ist u. s. w.

Auch den Proces dieser Elemente erwähnt Empedokles, aber er hat ihn weiter nicht begriffen; sondern dieß ist das Ausseichnende, daß er ihre Einheit als eine Vermischung vorstellt. In dieser synthetischen Verbindung, die eine oberstächliche, begriffslose Beziehung, zum Theil Bezogens, zum Theil auch Nichtbezogensehm ist, kommt nun nothwendig der Widerspruch vor, daß einmal die Einheit der Elemente gesetzt ist, das andere Malebenso ihre Trennung: nicht die allgemeine Einheit, worin sie als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> adv. Math. VII, 120; IX, 10; X, 317.

Arist. De anima I, 2; Fabricius ad Sext. adv. Math. VII, 92, p. 389, not. T.; Sextus adv. Math. I, 303; VII, 121.

Momente find, in ihrer Berschiedenheit felbst unmittelbar Gins. und in ihrer Einheit unmittelbar verschieben; fondern biefe beiden Momente. Einheit und Berschiedenheit, fallen auseinander, und Bereinigung und Scheibung find die ganz uubestimmten Berhalt-Empedofles fagt im erften Buche seines Gebichts über bie Natur bei Sturg (p. 517, v. 106-109): "Es ift nichts eine Ratur, sondern allein eine Mischung und Trennung bes Gemischten; sie wird Natur nur von ben Menschen genannt." Dasjenige nämlich, woraus etwas ift, als aus feinen Elementen ober Theilen, nennen wir noch nicht Natur, sondern die bestimmte Einheit berselben; a. B. die Natur eines Thieres ift seine bleibende wefentliche Bestimmtheit, seine Gattung, seine Allgemeinheit, die ein Einfaches ift. Allein die Natur in diesem Sinne hebt Empebokles auf; benn jedes Ding ift nach ihm die Bermischung einfacher Elemente, es selbst also nicht bas Allgemeine, Einfache. Wahre an sich: nicht wie wir es ausbruden, wenn wir es Natur nennen. Diese Natur nun, ber zufolge fich Etwas nach seinem Selbstzwede bewegt, vermißt Aristoteles (De gen. et corr. II, 6) bei Empedofles; in spaterer Zeit ift diese Borstellung freilich schon mehr verloren gegangen.' Indem die Elemente also so einfach an fich Sevende find, so ware eigentlich fein Proces berfelben gefett; benn im Processe eben sind fie zugleich nur verschwindende Momente, nicht an fich Sevende. So an fich, waren fie unveränderlich: oder fie können fich nicht zu einem Eins conftituiren; benn in bem Eins eben hebt fich ihr Bestehen ober ihr Ansichsenn auf. Aber indem Empedofles fagt, die Dinge bestehen aus biefen Elementen, so ift eben barin von ihm zugleich ihre Einheit gesett.

Dieß sind die Hauptmomente des Empedokleischen Philosophirens. Ich führe die Bemerkungen an, die Aristoteles (Met. I, 4) hierüber macht.

a) "Wenn man dieß in seiner Consequenz und nach bem Verstande nehmen wolle, nicht bloß wie Empedokses davon stammelt, so werde man sagen, daß die Freundschaft das Princip des

Guten, die Feindschaft aber bas Princip bes Bofen fen; fo baß man gewiffermaßen fagen konne, Empedofles fete, und zwar zuerft, bas Bofe und bas Gute als die absoluten Principien, weil das Gute das Princip alles Guten, das Bofe das Princip alles Bofen ift." Aristoteles zeigt die Spur bes Allgemeinen barin auf; ihm ift es nämlich, wie nothwendig, um ben Begriff bes Princips zu thun, bas an und fur fich felbst ift. Dieß aber ift nur ber Begriff ober ber Gebante, ber unmittelbar an ihm selbst für sich ist; solches Princip haben wir noch nicht gesehen, fondern findet fich erft bei Anaragoras. Wenn Aristoteles bas bei ben alten Philosophen vermißte Princip der Bewegung im Werden bes Heraflit gefunden hatte: so vermißte er wiederum bei Heraflit bas noch tiefere Princip bes Guten, und wollte es baher gern bei Empedokles finden. Unter bem Guten ift bas Umweswillen zu verstehen, was Zwed an und für sich selbst ift, bas schlechtbin in sich Kefte, was um seiner selbst willen ist, und wodurch alles Andere ist; ber Zwed hat die Bestimmung ber Thätigkeit, sich selbst hervorzubringen, so daß er als Selbstzweck die Ibee ift, ber Begriff, ber fich objectivirt, und in seiner Objectivität mit sich identisch ift. Aristoteles polemisirt fo gegen Heraklit ftark, weil beffen Brincip nur Beranderung ift, ohne Sichgleichbleiben, Sicherhalten und Infichzurudgehen.

β) Aristoteles sagt ferner tavelnd über das nähere Verhältniß und die Bestimmung dieser zwei allgemeinen Principien der Freundsschaft und Feindschaft, als des Vereinens und Trennens, daß "Empedosles sie weder durchgreisend gebraucht, noch auch in ihnen selbst ihre Bestimmtheit festhält (εξευρίσκει το δμολογούμενον); denn häusig scheidet bei ihm die Freundschaft, und die Feindschaft vereinigt. Wenn nämlich das All durch die Feindschaft in die Elemente auseinander tritt, so wird dadurch das Feuer in Eins vereinigt, und ebenso jedes der andern Elemente." Die Scheisdung der Elemente, welche im All verhunden sind, ist ebenso nothwendig Vereinigung der Theile jedes Elements unter sich;

bas auf Giner Seite zu fteben Rommenbe ift, als ein Selbstftanbiges, ebenso ein in sich Bereintes. "Wenn aber Alles burch Freundschaft wieder in Eins zusammengeht, ift nothwendig, daß aus iebem Elemente seine Theile wieber ausgeschieben werben." Das Ineinewerben ift felbst ein Bielfaches, eine verschiebene Beziehung ber vier Geschiedenen: also ift bas Zusammengehen zugleich ein Dieß ift ber Kall überhaupt mit aller Bestimmtheit, daß sie das Gegentheil an ihr selbst senn und als solches sich barftellen muß. Es ift eine tiefe Bemerfung, bag überhaupt feine Einigung ohne Trennung, feine Trennung ohne Einigung ift; Ibentität und Nicht-Ibentität find solche Denkbestimmungen, bie nicht getrennt werben fonnen. Es ift ein Tabel bes Ariftoteles, ber in ber Ratur ber Sache liegt. Wenn bann Aristoteles anmertt, daß Empedofles, obgleich junger als Heraflit, bennoch "bet Erste gewesen sen, welcher solche Brincipien aufgestellt habe, inbem er bas Brincip ber Bewegung nicht als Eines fette, sonbern verschiedene und entgegengesette:" so bezieht sich bieß wohl barauf, baß er erft beim Empedofles bie 3wedurfache, ob berfelbe zwar hierüber nur stammele, zu finden glaubte.

- y) Ueber die realen Momente, worin sich dieß Ideelle realisirt, sagt Aristoteles ferner: "Er gebraucht sie nicht als vier" Gleichgültige nebeneinander, "sondern im Gegensatze als zwei; das Feuer stellte er für sich auf die eine Seite und die drei anderen, Erde, Luft und Wasser, als Eine Natur, auf die andere Seite." Das Interessantesse wäre die Bestimmung ihres Verhältnisses.
- d) Was das Verhältniß der zwei ideellen Momente, Freundschaft und Feindschaft, und der vier realen Elemente betrifft, so ist es kein vernünstiges, indem Empedokles sie, nach Aristoteles (Met. XII, 10) nicht gehörig unterschieden, sondern coordinirt hat: so daß wir sie häusig nebeneinander als sevend von gleicher Würde aufgezählt sehen; aber es versteht sich von selbst, daß Empedokles beide Weisen, die reale und die ideale, auch unterschied, und den Gedanken als die Beziehung jener aussprach.

- e) Mit Recht sagt Aristoteles (De gen. et corr. I, 1), daß "Empedofles fich selbst und ber Erscheinung widerspreche. Denn bas eine Mal behauptet er, daß feines der Elemente aus dem andern entspringe, sondern alles Andere aus ihnen; zugleich aber läßt er fie in ein Ganges burch die Freundschaft werben, und aus biesem Einen wieder durch den Streit. So werde durch bestimmte Unterschiede und Eigenschaften bas eine Waffer, bas anbere Feuer, u. f. f. Wenn nun bie bestimmten Unterschiede weggenommen werben (und sie können weggenommen werden, ba fie entstanden sind): so ist offenbar, baß Waffer aus Erde, und umgekehrt entsteht. Das All war noch nicht Kener, Erbe, Waffer und Luft, als biefe noch Eins waren; so baß es nicht beutlich ift, ob er eigentlich bas Eine ober bas Biele zum Wesen gemacht." Indem die Elemente in Gins werben, so ift ihre Bestimmtheit, bas wodurch Waffer Waffer ift, nichts an sich, b. h. sie sind übergehend in Anderes; bieß widerspricht aber bem, daß fie die absoluten Elemente ober daß sie an sich sind. wirklichen Dinge betrachtete er so als eine Bermischung ber Elemente, gegen beren Ursprünglichkeit er aber auch wieder Alles aus Einem durch die Freundschaft und Feindschaft fich entspringend benkt. Diese gewöhnliche Gebankenlofigkeit ift die Natur bes synthesirenden Vorstellens überhaupt: jest die Einheit, bann die Bielheit festzuhalten, und beide Gedanken nicht ausammen gu bringen; Eins ift, als aufgehoben, ebenso auch nicht Eins. 1
- 1 Hegel pflegte zwar in seinen Borlesungen der gewöhnlichen Ordnung zu solgen und den Enpedoktes vor den Atomisten abzuhandeln. Da
  er aber im Berlauf der Darstellung die Atomisten immer an die Eleaten
  und heraklit anschloß, und den Empedoktes, insosern er nach Aristoteles die
  Iwedursache ahne, als den Vorläuser des Anaragoras aussache, so rechtsertigt sich schon dadurch gegenwärtige Umskellung hinlänglich. Erwägt man
  ferner, daß Empedoktes zwischen dem Einen heraklits und dem Vielen
  Leucipps nur hin und her schwankt, ohne doch, wie diese, an der Einen dies
  ser einseitigen Bestimmungen sestzuhalten: so ergiebt sich, daß beide Momente
  seine Voraussezungen sind, durch deren Wechsel er eben den Anaragoreischen
  Iwed-Begriff andahnt, welcher, als ihr Jusammensassen, die aus ihrer
  tiche Einheit ist, aus welcher die Vielheit der Erscheinungen, als aus ihrer
  immanenten Ursache, hervorgest.

## F. Anaragoras.

Mit Anaragoras 1 fängt erst an ein wenn gleich noch schwaches Licht aufzugehen, indem ber Berftand als bas Princip an-Bon Anaragoras fagt Ariftoteles (Met. I, 3): erfannt wird. "Der aber, ber fagte, daß die Bernunft (vorg), wie in dem Lebenben, so auch in der Natur, die Ursache ist der Welt und aller Ordnung, ift wie ein Rüchterner erschienen, gegen die vorher ins Blinde (elxy) sprachen." Die hisherigen Philosophen sind, wie Aristoteles (Met. I, 4) fagt, "ben Fechtern, die wir Naturalisten nennen, zu vergleichen. Wie diese oft in ihrem Serumtummeln gute Stope thun, aber nicht nach ber Runft, fo scheinen auch biese Philosophen kein Bewußtseyn über das zu haben, was sie hat nun auch Anaragoras, wie ein Rüchterner unter Trunkenen erscheinend, zuerst dieß Bewußtsenn gehabt, indem er fagt, der reine Gedanke ist das an und für sich sevende Allgemeine und Wahre, so geht boch auch fein Stoß noch ziemlich ins Blaue hinein.

Der Zusammenhang seiner Philosophie mit der vorhergehenden ist folgender. In Heraklits Idee als Bewegung sind alle Mosmente absolut verschwindende; Empedokles ist Zusammensassen dieser Bewegung in die Einheit, aber eine synthetische, ebenso Leucipp und Demokrit: aber so, daß dei Empedokles die Momente dieser Einheit die sevenden Elemente des Feuers, Wassers u. s. f. sind, bei diesen aber reine Abstractionen, an sich sevende Wesen, Gedanken. Hierdurch Ger ist unmittelbar die Allgemeinheit gessetz; denn die Entgegengesetzten haben keinen sinnlichen Halt mehr. Als Principe haben wir gesehen das Senn, das Werden, das Eins; es sind allgemeine Gedanken, nichts Sinnliches, auch nicht Vorstellungen der Phantasie; der Inhalt und die Theile derselben aber sind aus dem Sinnlichen genommen, es sind Ges

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anaxagorae Clazomenii fragmenta, quae supersunt omnia, edita ab E. Schaubach. Lipsiae, 1827.

banken in irgend einer Bestimmung. Anaxagoras nun sagt jest, das Allgemeine, nicht Götter, sinnliche Principien, Elemente, noch Gedanken, die wesentlich als Resterionsbestimmungen sind, sondern der Gedanke selbst, an und für sich, ohne Gegensat, Alles in sich befassend, ist die Substanz oder das Princip. Die Einheit kehrt als allgemeine aus der Entgegensesung in sich zurück, wogegen in dem Synthesiren des Empedokles das Entgegengesette noch getrennt von ihr sür sich, nicht der Gedanke selbst das Sen, ist; hier aber ist der Gedanke, als reiner freier Proces in sich selbst, das sich selbst bestimmende Allgemeine, nicht unterschieden vom bewußten Gedanken. Im Anaxagoras thut sich so ein ganz anderes Reich auf.

Anaragoras schließt diese Periode, nach ihm beginnt eine neue. Er wird, nach der beliebten Ansicht vom genealogischen Uebergehen der Principe von Lehrer auf Schüler, weil er aus Jonien war, oft als ein Fortseher der Jonischen Schule, als Jonischer Philosoph vorgestellt; denn Hermotimus von Klazomena war sein Lehrer. Auch wird er zu diesem Behuse von Diogenes Laertius (II, 6) zu einem Schüler des Anarimenes gemacht, desen Geburt aber in Dl. 55—58 geset wird, d. h. ungefähr 60 Jahre früher als die des Anaragoras.

Aristoteles (Met. I, 3) sagt, Anaxagoras habe erst biese Bestimmungen angesangen, das absolute Wesen als Verstand auszusprechen. Aristoteles und dann Andere nach ihm, 3. B. Sextus (adv. Math. IX, 7), führen das trockene Factum an, daß Hermotimus dazu Veranlassung gegeben; aber deutlich habe dieß Anaxagoras gethan. Damit ist dann wenig gedient, da wir weiter nichts von Hermotimus' Philosophie ersahren; viel mag es nicht gewesen seyn. Andere haben viel historische Untersuchungen über diesen Hermotimus angestellt. Diesen Namen haben wir schon angesührt in der Liste derer, von denen erzählt wird, daß Pythagoras, vor seinem Leben als Pythagoras, sie gewesen sey. Wir haben auch eine Geschichte von Hermotimus: er habe

nämlich die eigene Gabe besessen, als Seele seinen Leib zu verlassen. Dieß sey ihm aber am Ende schlecht bekommen; denn seine Frau, mit der er Händel hatte, und die sonst wohl wußte, wie es damit war, zeigte diesen von seiner Seele vertassenen Leib ihren Bekannten als todt, und er wurde verbrannt, ehe die Seele sich wieder eingestellt hatte, — die sich freilich wird verwundert haben. <sup>1</sup> Es ist nicht der Mühe werth, zu untersuchen, was dieser alten Geschichte zu Grunde liegt, d. h. wie wir die Sache ansehen wollen; man könnte an Verzückung dabei denken.

Bor ber Philosophie des Anaxagoras haben wir seine Leben 8= umstände zu betrachten. Anaragoras, nach Diogenes (II, 7), Dl. 70 (500 v. Chr.) geboren, ist früher als Demofrit und bem Alter nach ebenso als Empedofles, boch mit diesen überhaupt, wie mit Barmenibes gleichzeitig; er ift fo alt wie Zeno, und lebte etwas früher, als Sofrates, aber fie kaunten fich noch. Seine Baterftabt ist Klazomena in Lydien, nicht sehr weit von Rolophon und bann Ephesus, auf einer Landenge, burch die eine große Halbinsel mit bem festen Lande zusammenhängt. Sein Leben besteht turz barin, daß er sich auf bas Studium ber Wiffenschaften legte, von ben öffentlichen Angelegenheiten jurudzog, nach Balerius Maximus (VIII, 7, extr. 6) viele Reisen machte, und zulest nach Tennemann (Bb. I, S. 300, 415) im fünfundvierzigsten Jahre seines Alters in ber 81. Olympiabe (456 v. Chr.) zur gunftigften Zeit nach Athen fam.

Mit ihm sehen wir so die Philosophie in das eigentliche Griechenland, das bisher noch keine hatte, und zwar nach Athen wandern; bisher war Kleinasten oder Italien der Sitz der Philosophie gewesen, die aber, als die Kleinasiaten unter Persische Herrschaft sielen, bei ihnen mit dem Verluste ihrer Freiheit aussstarb. Anaragoras, selbst ein Kleinasiate, lebte in der großen Zeit zwischen den Medischen Kriegen und dem Zeitalter des Peristes vorzüglich zu Athen, das jest den Culminationspunkt seiner

Plin. Hist. nat. VII, 53; Brucker, T. I, p. 493-494, not.

schönen Größe erreicht hatte, indem es, wie bas haupt ber Griechischen Macht, so auch ber Sit und Mittelpunkt ber Künfte und ber Wiffenschaften war. Athen, nach ben Berfischen Kriegen, unterwarf sich ben größten Theil ber Griechischen Inseln, so wie eine Menge Seestädte in Thracien und sonst weiter hinein ins schwarze Meer. Wie sich die größten Künftler in Athen sammelten, ebenso haben sich bie berühmtesten Philosophen und Sophisten bort aufgehalten, ein Kranz von Sternen ber Kunft und Wiffenschaft: Aeschylus, Sophofles, Aristophanes, Thucybibes, Diogenes von Apollonia, Protagoras, Anaragoras und andere Aleinastaten. Berifles stand bamals an ber Spige bes Staats. und erhob ihn jum hochften Glanze, ben man ben Silberblid bes Athenischen Lebens nennen fann; benn Anaragoras, obgleich noch in biefe blühenbfte Beit bes Griechischen Athenischen Lebens fallend, berührt boch schon ben Untergang ober vielmehr ben Ueber- . gang in ben Untergang, in bas Sterben bes fconen Athenischen Lebens.

Besonders ist ber Gegensat von Athen und Lacedamon in biefer Beit intereffant, ben beiben Griechischen Rationen, Die um bie erfte Stelle in Griechenland miteinander wetteiferten; es ift barum hier ber Principien biefer berühmten Staaten zu erwähnen. Bahrend bei ben Lacedamoniern feine Runft und Biffenschaft vorhanden war, fo hatte es Athen ber Eigenthümlichfeit seiner Berfaffung und feines gangen Beiftes ju banten, bag es ber Gis ber Wiffenschaften und schönen Kunfte wurde. Doch ift auch Lacebamon seiner Verfaffung nach hochzuachten, die ben ftrengen Dorifchen Geift consequent geordnet hatte, und beren hauptzug ift, daß alle personliche Besonderheit bem allgemeinen Zwede bes Staatslebens untergeordnet ober vielmehr aufgeopfert war, und bas Individuum bas Bewußtseyn seiner Ehre und Gültigkeit nur in bem Bewußtseyn ber Thatigkeit für ben Staat hatte. Bolt von solcher gediegenen Einheit, worin ber Wille des Einzelnen eigentlich gang verschwunden ift, machte einen unüberwinds

lichen Zusammenhang aus; und Lacedamon wurde beswegen an bie Spite ber Griechen gestellt und erhielt die Segemonie, wie wir sie in den Trojanischen Zeiten bei den Argivern sehen. Dieß ift ein großes Princip, was in jedem wahrhaften Staate seyn muß, was aber bei ben Lacebamoniern in feiner Ginfeitigkeit geblieben ift; diese Einseitigkeit ift von ben Athenern gemieben, und baburch find sie größer geworben. In Lacebamon war bie eigenthümliche Berfönlichkeit fo nachgefest, daß das Individuum nicht für fich feine freie Ausbildung und Aeußerung haben konnte; bie Individualität war nicht anerkannt, baher nicht mit bem allgemeinen Zwede bes Staats in Uebereinstimmung gebracht. Diefes Aufheben bes Rechts ber Subjectivität, was wir auch in Blato's Republik auf seine Weise finden, ging bei ben Lacedamoniern fehr weit. Aber das Allgemeine ift nur lebendiger Beift. insofern bas einzelne Bewußtseyn sich als folches in ihm findet, bas Allgemeine nicht bas unmittelbare Leben und Seyn bes Inbibibuums, die Substanz nur, ausmacht, sondern das bewußte Le-Wie die Einzelnheit, die von dem Allgemeinen fich trennt, unmächtig ift und zu Grunde geht: ebenso fann die einseitige allgemeine, die sepende Sitte der Individualität nicht widerstehen. Der Lacedamonische Geift, ber auf die Freiheit bes Bewußtsenns nicht gerechnet und beffen Allgemeines sich von ihr isolirt hatte, mußte fie beswegen als bem Allgemeinen entgegengesett hervorbrechen sehen; und wenn wir zuerst als Befreier Griechenlands von seinen Tyrannen die Spartaner auftreten sehen, benen felbst -Athen die Berjagung ber Nachkommen des Bisistratus verdankt: fo geht ihr Berhaltniß zu ihren Bundesgenoffen bald in gemeine, niederträchtige Gewalt über, und im Innern bes Staates ebenso in eine harte Aristofratie, so wie die festgesette Gleichheit bes Eigenthums (daß bei jeder Familie ihr Erbgut bliebe und durch Berbannung eigentlichen Geldes und Handels und Wandels die Möglichkeit ber Ungleichheit bes Reichthums verbannt wurde) in eine Sabsucht über, die, dem Allgemeinen entgegen, brutal und

nieberträchtig wurde. Dieß wesentliche Moment ber Besonderheit, nicht in ben Staat aufgenommen, damit nicht geseglich, fittlich (moralisch zunächst) gemacht, erscheint als Laster. einer vernünftigen Organisation sind alle Momente ber 3bee vorhanden; ist die Leber isolirt als Galle, so wurde sie barum nicht mehr und nicht weniger thätig senn, aber als feindlich sich von ber leiblichen Dekonomie des Körpers isoliren. Den Athenern hatte hingegen Solon nicht nur Gleichheit ber Rechte, Einheit bes Geiftes, zu ihrer Verfaffung gemacht, bie eine reinere Demofratie als in Sparta war: sonbern auch bem Beifte bes Inbividuums, ungeachtet jeder Bürger sein substantielles Bewußtseyn in ber Einheit mit ben Besehen bes Staats hatte, feinen freien Spielraum gegeben, sich ju gewähren und ju außern. Bolfe, nicht Ephoren vertraute Solon die Staatsgewalt an, die es nach Berjagung seiner Tyrannen an sich nahm, und so in Wahrheit ein freies Bolf wurde; ber Einzelne hatte selbst bas Ganze in ihm, wie sein Bewußtseyn und Thun im Ganzen. So feben wir in biefem Brincip die Ausbildung des freien Bewußtfenns und die Freiheit der Individualität in ihrer Größe auftreten. Das Princip der subjectiven Freiheit erscheint aber qunächst noch in Einigkeit mit ber allgemeinen Grundlage ber Griechischen Sittlichkeit als bes Gesetlichen, felbst mit ber Muthologie; und so brachte ce in seinem Ergehen, indem das Genie seine Conceptionen frei ausgebären konnte, diese großen Runftwerfe der bildenden schönen Kunfte und die unfterblichen Werfe ber Poesie und Geschichte hervor. Das Princip ber Subjectivität hatte insofern noch nicht die Form angenommen, daß die Besonderheit als solche freigelaffen, auch ber Inhalt ein subjectiv besonderer, wenigstens im Unterschiede von der allgemeinen Grundlage, ber allgemeinen Sittlichfeit, ber allgemeinen Religion, ben allgemeinen Gesetzen, fenn follte. Wir sehen also nicht, besonders - modificirte Einfälle haben: fondern ben großen, sittlichen, gediegenen göttlichen Inhalt in diefen Werken für bas Bewußtseyn sum Gegenstande gemacht, und überhaupt vor das Bewußtseyn gebracht. Wir werden später die Form der Subsectivität für sich frei werden, und in den Gegensatz gegen das Substantielle, die Sitte, die Religion, das Gesetz treten sehen.

Die Grundlage von biesem Brincipe ber Subjectivität, aber bie noch gang allgemeine Grundlage, sehen wir nun im Anara-Aber in biesem eblen, freien, gebilbeten Bolte ber Athener ber Erfte bes Staats ju fenn, bieß Blud wurde Perifles; und biefer Umftand erhebt ihn in ber Schätzung ber Individualität so hoch, als wenige Menschen gesetzt werden können. Von Allem, was groß unter ben Menschen ift, ift die Berrschaft über ben Willen ber Menschen, die einen Willen haben, bas Größte: benn biefe herrschende Individualität muß wie die allgemeinste, so die lebendigste senn; ein Loos für Sterbliche, wie es wenige ober keins mehr giebt. Die Größe seiner Individualität war nach Blutarch (in Pericle, 5) ebenso tief als burchgebildet, ebenso ernst (er hat nie gelacht) als energisch und ruhig; Athen batte ihn den gangen Tag. Bon Berikles find uns bei Thucybibes einige Reben an bas Bolk erhalten, benen es wohl wenige Berke an die Seite au setzen giebt. Unter Berikles findet fich bie böchste Ausbildung des sittlichen Gemeinwesens, der Schwe bevunkt, wo die Individualität noch unter und in dem Allgemeinen gehalten ift. Gleich barauf wird die Individualität übermächtig, indem ihre Lebendigkeit in die Extreme gefallen, ba ber Staat noch nicht als Staat felbstiftandig in sich organisirt ift. Indem das Wesen bes Athenischen Staats ber allgemeine Geift, und ber Religionsglaube ber Individuen an dieß ihr Wefen war: so verschwindet mit dem Berschwinden dieses Glaubens bas innere Wefen bes Bolts, ba ber Geift nicht als Begriff, wie in unsern Staaten ift. Der rasche Uebergang hierzu ift ber vous, Die Subjectivität, als Wesen und Resterion in sich. Als Anaragoras in biefer Beit, beren Princip eben angegeben ift, nach Athen kam, wurde er von Perikles aufgesucht, und lebte als befsen Freund mit ihm in sehr vertrautem Umgang, ehe dieser mit Staatsgeschäften sich beschäftigte. Aber Plutarch (in Pericle, 4, 16) erzählt auch, Anaxagoras seh in Dürftigkeit gekommen, weil Perikles ihn vernachlässigt habe, — die Lampe nicht mit Del versehen, die ihn erleuchtet.

Wichtiger ift, daß Anaragoras, wie nachher Sofrates und viele andere Philosophen, angeflagt wurde wegen Verachtung ber Götter, welche bas Bolf bafür nahme; es tritt ber Gegensat ber Profa des Verstandes gegen die poetisch religiöse Ansicht ein. Bestimmt wird von Diogenes Laertius (II, 12) ergahlt, Anaragoras babe die Sonne und die Sterne für glühende Steine gehalten: es wurde ihm auch, nach Blutarch (in Pericle, 6), Schuld gegeben, etwas, bas die Propheten für ein wurderbares Omen ausgegeben, auf natürliche Weise erklart zu haben; es fteht bamit in Berbindung, daß er es vorausgesagt haben foll, daß am Tage von Aegos Botamos, wo die Athener gegen Lysander ihre lette Flotte verloren, ein Stein vom himmel fiel. 1 konnte schon bei Thales, Anarimander u. f. f. bie Bemerkung gemacht werben, baß fie Sonne, Mond, Erbe und Geftirne au blogen Dingen, b. h. bem Geifte außerlichen Gegenständen machten, und fie nicht mehr für lebenbige Götter hielten, sonbern auf verschiedene Weise vorstellten: Borftellungen, die übrigens teine weitere Beachtung verbienen; benn biefe Seite gehört eigentlich ber Bilbung. Dinge fann man von Denken herleiten; dief Denten thut wefentlich, bag es folche Gegenstände, bie man göttlich, und folche Vorstellungen bavon, die man poetisch nennen kann, mit bem gangen Umfange bes Aberglaubens, verjagt; - fie herabset zu bem, was man natürliche Dinge nennt. Denken, als ber Ibentität seiner und bes Senns, weiß ber Beift fich als das wahrhaft Wirkliche; so daß sich für ben Geist im. Denken bas Ungeistige, Materielle zu Dingen, zum Regativen des Geiftes herabsett. Alle Vorstellungen jener Philosophen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diog. Laert. II, 10; Plutarch. in Lysandro, 12.

von folden Gegenständen enthalten nun das Gemeinschaftliche, daß Die Ratur burch sie entgöttert worden; sie zogen die poetische Unsicht ber Natur zur prosaischen herab, und vertilgten biese poetische Ansicht, welche Allem, was sonft jest für leblos gilt, ein eigentliches Leben, etwa auch Empfinden, und, wenn man will, ein Senn überhaupt nach Weise bes Bewußtseyns zuschrieb. Der Berluft biefer Ansicht ift nicht zu beklagen, als ob bamit bie Einheit mit ber Natur, ber schöne Glaube, die unschuldige Reinheit und Rindlichkeit bes Beiftes verloren gegangen ware. schuldig und kindlich mag sie wohl seyn; aber die Vernunft ist eben bas Herausgehen aus folder Unschuld und Einheit mit ber Sobald ber Beift fich selbst erfaßt, für sich ist, muß er eben barum bas Andere seiner sich als ein Negatives bes Bewußtseyns entgegensegen, b. h. ju einem Geiftlofen, ju bewußtund leblosen Dingen bestimmen, und erft aus biesem Gegenstande au sich kommen. Es ist dieß eine Befestigung ber sich bewegenben Dinge, die wir in den Mythen der Alten antreffen, die z. B. erzählen, daß die Argonauten die Felsen an der Meerenge des Hellesponts, die vorher wie Scheeren fich bewegt hatten, festgestellt haben. Ebenso befestigte die fortschreitende Bildung bas, was vorher eigene Bewegung und Leben in sich felbst zu haben gemeint wurde, und machte es zu ruhenden Dingen. Uebergang solcher mythischen Unsicht zur profaischen kommt hier zum Bewußtseyn ber Athener. Solche prosaische Ansicht fest voraus, daß bem Menschen innerlich gang andere Forberungen aufgehen, als er sonst gehabt hat; barin liegen also bie Spuren ber wichtigen, nothwendigen Conversion, die in den Borstellungen ber Menschen burch bas Erstarken bes Denkens, burch bas Bewußtseyn seiner felbst, burch die Philosophie gemacht ift.

Die Erscheinung solcher Anklage des Atheismus, die wir noch aussührlicher bei Sokrates berühren werden, ist bei Anaragoras außerlich aus dem nähern Grunde begreislich, daß die auf Peristles neidischen Athener, die mit ihm um den ersten Plat wetts

eiferten und ihn nicht öffentlich anzutaften wagten, seine Lieblinge gerichtlich angriffen und ihn burch die Anklage seines Freundes mittelbar zu franken suchten. So hatte man auch seine Freundin Aspasia jur Anklage gebracht; und ber eble Perikles mußte, nach Mlutarch (in Pericle, 32), um fie von ber Verdammung zu retten, die einzelnen Bürger Athens mit Thranen um ihre Losiprechung bitten. Das Athenische Bolt forberte in seiner Freiheit . an seine Machthaber, benen es ein Uebergewicht zuließ, solche Acte, burch welche fie fich ebenso bas Bewußtseyn ihrer Demüthiaung por dem Volke gaben; und es übte so felbst die Nemesis für das Uebergewicht, welches die großen Manner hatten, indem es sich in Gleichgewicht mit ihnen fette: fo wie sie wiederum bas Gefühl ihrer Abhängigkeit, Unterwürfigkeit und Machtlofigfeit vor ihm barthaten. Die Nachrichten über ben Erfolg biefer Anklage bes Anaragoras find gang widersprechend und ameifelhaft; wenigstens befreite ihn Berifles von ber Berurtheilung jum Tobe. Und entweder wurde er nach Ginigen nur gur Berbannung verurtheilt, nachdem Berifles ihn vor bas Bolf geführt, und für ihn sprach und bat, der schon durch sein Alter und Abzehrung und Schwäche bas Mitleib bes Volkes erregte. Ober Andere fagen, er fen mit Sulfe des Berifles aus Athen geflohen, und wurde abwesend zum Tode verurtheilt, und das Urtheil nicht an ihm vollzogen. Ober Andere sagen, er sey freigesprochen worben; aber aus Berdruß über biefe Anklage und Beforgniß ihrer Wiederholung habe er Athen freiwillig verlaffen. Und im etlichen und 60. ober 70. Jahre sey er in Lampsakus in der 88. Olyms piabe (428 v. Chr.) geftorben. 1

1. Das logische Princip des Anaragoras war, daß er den  $vo\tilde{v}_S$  überhaupt als das einsache absolute Wesen der Welt erkannt hat. Die Einsachheit des  $vo\tilde{v}_S$  ist nicht ein Seyn, sondern Allgemeinheit, die von sich unterschieden ist: aber so, daß der Unterschied unmittelbar ausgehoben wird, und diese Joentität für

Diog. Laërt. II, 12—14; Plutarch. in Pericle, c. 32.
 Sefet. 5, 261. 2, 201.

fich gesett ift. Dieß Allgemeine für fich, abgetrennt, existirt rein nur als Denken; es eriftirt auch in ber Natur als gegenständliches Wesen, aber dann nicht mehr rein für sich, sondern die Besonderheit als ein Unmittelbares an ihm habend. Raum und Zeit find z. B. bas Ibeellfte, Allgemeinfte ber Natur als folcher; aber es giebt feinen reinen Raum, feine reine Beit und Bewegung, so wenig als eine reine Materie: sonbern bieß 201gemeine ift unmittelbar bestimmter Raum, Luft, Erbe u. f. f. Im Denken: 3ch bin Ich, ober Ich = Ich, unterscheibe ich wohl auch envas von mir, aber bieselbe reine Einheit bleibt; es ist feine Bewegung, sondern ein Unterschied, ber nicht unterschieden, ober bas Fürmichseyn. Und in Allem, was ich bente, wenn bas Denken einen bestimmten Inhalt hat, so ift es mein Gebanke; ich bin mir in diesem Gegenstande ebenso bewußt. Dieß Allgemeine, so für sich Sevende, tritt aber ebenso bem Einzelnen, ober ber Bebanke bem Sevenden, bestimmt gegenüber. Bier ware nun die speculative Einheit dieses Allgemeinen mit dem Einzelnen zu betrachten, wie biefe als abfolute Einheit gesett ift; aber bieß wird freilich bei ben Alten nicht angetroffen, ben Begriff felbst zu begreifen. Den sich zu einem System realisirenden, als Universum organiserten Berftand, biesen reinen Begriff haben wir nicht zu erwarten.

Wie Anaxagoras den Begriff des rovs erklärt, giebt Aristoteles (Da anim. I, 2) näher an: "Anaxagoras sagt, die Seele sep das Princip der Bewegung. Indessen drückt er sich nicht immer bestimmt über Seele und rovs aus, er scheint rovs und Seele von einander zu unterscheiden; doch bedient er sich derselben, als seven sie dasselbe Wesen, nur daß er vorzugsweise den rovs als das Princip aller Dinge sest. Häusig spricht er zwar vom rovs als der Ursache des Schönen und Rechten, ein ander Wal aber nennt er ihn die Seele. Denn er sen in allen Thieren, sowohl in den großen als in den kleinen, den bessern und den schlecktern; er allein von allen Wesen sen seinsach, unvermischt

und rein, ohne Leiben, und nicht in Gemeinschaft mit irgend einem Andern."1 Es ift darum zu thun, vom Brincip ber Bewegung aufzuzeigen, daß es das Sichselbstbewegende, und dieß bas Denken als für sich existirend ist. Als Seele ist bas Sichselbstbewegende nur unmittelbar Einzelnes, ber vovs aber, als einfach, ift bas Allgemeine. Der Gebanke bewegt um etwas willen: ber 3wed ift das erfte Einfache, welches fich jum Refultate macht; dieß Brincip ift nun bei ben Alten Gutes und Boses, d. h. eben Zweck als Positives und als Negatives aufgefaßt. Diese Bestimmung ift eine fehr wichtige; fie hatte aber bei Angragoras noch keine große Ausführung. Während zuerst bie bisherigen Principien stoffartig find, von benen Aristoteles bann die Bestimmtheit und Form unterscheibet, und brittens im Heraklitischen Proces das Princip der Bewegung findet: so tritt viertens bas Umweswillen, die Zweckbestimmung mit bem vovs ein; bieß ift bas in sich Concrete. Aristoteles fügt nach ber oben (S. 211) angeführten Stelle hinzu: "Rach diefen" (Joniern und Andren) "und nach folden Ursachen" (Wasser, Feuer u. f. f.), "da sie nicht hinreichend find, die Natur der Dinge zu erzeugen. find die Philosophen von der Wahrheit felbst, wie schon gefagt, gezwungen worden, weiter zu gehen nach dem darauf folgenden (exouévnv) Princip. Denn daß auf Einer Seite Alles sich gut und schön verhalte. Anderes aber erzeugt werde, bazu ist weder die Erde noch sonft ein Princip hinreichend, auch scheinen jene dieß nicht gemeint zu haben, noch macht es fich gut, dem Ungefahr (αὐτομάτω) und bem Zufall ein folches Wert zu überlaffen." But und schon brudt ben einfachen, ruhenden Begriff aus, Beränderung ben Begriff in feiner Bewegung.

Mit diesem Principe kommt nun die Bestimmung eines Berstandes als der sich selbst bestimmenden Thätigkeit herein; dieß fehlte bisher, da das Werden Heraklits, was nur Proces ist, als Schickal noch nicht das sich selbstständig Bestimmende ist.

cf. Aristot. Phys. VIII, 5; Met. XII, 10.

1

Hierbei muffen wir uns nicht ben subjectiven Gedanken vorstellen; wir benken beim Denken sogleich an unser Denken, wie es im hier ift bagegen ber gang objective Bebanke Bewußtsenn ift. gemeint, ber thatige Verstand; wie wir fagen, es ift Vernunft in ber Welt, ober wie wir von Gattungen in ber Natur sprechen, bie bas Allgemeine find. Die Gattung Thier ift bas Substantielle bes Hundes, er selbst ift bieß; die Gesetze ber Natur find' felbit ihr immanentes Wefen. Die Ratur ift nicht von Außen formirt, wie die Menschen einen Tisch machen; dieser ist auch verständig gemacht, aber durch einen diesem Holze außerlichen Diese außere Form, die ber Verstand sehn foll, fällt Berftand. und beim Sprechen vom Verftande fogleich ein; hier aber ift bas Allgemeine gemeint, was die immanente Ratur bes Gegenstan-Der vove ist also nicht ein denkendes Wesen des selbst ift. braußen, bas bie Welt eingerichtet; bamit mare ber Gebanke bes Anaxagoras ganz verdorben und ihm alles philosophische Intereffe benommen. Denn ein Individuelles, Einzelnes braußen, ift gang in die Borftellung herabgefallen und beren Dualismus; ein benkenbes sogenanntes Besen ift fein Gebanke mehr, ift ein Das wahrhaft Allgemeine ist aber barum noch nicht abstract, sondern gerade das Allgemeine eben bieß: in und aus fich selbst bas Besondere an und für sich zu bestimmen. In dieser fich unabhängig bestimmenben Thätigkeit ift zugleich enthalten, baß bie Thätigkeit, indem sie den Proces macht, sich als das Allgemeine, Sichselbstgleiche erhalt. Das Feuer, welches nach Beraflit ber Proces war, erstirbt und geht ohne Selbstständigkeit nur ins Entgegengesetzte über; es ist wohl auch ein Kreislauf und eine Rudfehr zum Feuer, aber bas Brincip erhalt fich in feinen Beftimmungen nicht als das Allgemeine, sondern es findet nur ein Uebergehen ins Entgegengesette Statt. Diese Beziehung auf fich in ber Beftimmtheit, die wir bei Anaragoras hervortreten sehen, enthält nun aber die Bestimmung des Allgemeinen, wenn sie auch noch nicht formlich ausgebrückt ift; und barin liegt ber 3wed ober bas Gute.

3ch habe schon neulich (S. 341) auf ben Begriff bes 3wecks aufmerksam gemacht; boch dürfen wir dabei nicht bloß an bie Form bes 3wecks benken, wie er in uns, in ben Bewuften ift. Bunachst ift ber 3wed, insofern ich ihn habe, meine Vorstellung, bie für sich ift und beren Realisirung von meinem Belieben abhangt; führe ich ihn aus, so muß, wenn ich nicht ungeschickt bin, bas producirte Object bem Zwecke gemäß feyn, und nichts Anberes, als ihn enthalten. Es ift ein Uebergang von ber Subjectivität jur Objectivität, burch welchen biefer Gegenfat immer wieder aufgehoben wird. Weil ich mit meinem 3wed unzufrieden bin, daß er nur subjectiv ift: so besteht meine Thatigfeit darin, ihm biesen Mangel zu benehmen und ihn objectiv zu machen. In der Objectivität hat sich der Zwed erhalten: habe ich z. B. ben Zwed, ein Haus zu bauen, und bin deshalb thatig, so kommt heraus bas haus, worin mein 3wed realisirt ift. bann aber nicht, wie wir bieß gewöhnlich thun, bei ber Vorstellung von diesem subjectiven 3wed stehen bleiben: wo Beibe, ich und ber 3wed, felbstftanbig existiren, und außerlich gegen einanber sind. In der Borftellung & B., daß Gott als weise bie Welt nach Zwecken regiert, ift ber Zweck für fich in einem vorftellenden, weisen Wesen gesetzt. Das Allgemeine bes Zwecks ift aber, daß, indem er eine für fich feste Bestimmung ift, die das Dasenn beherrscht, ber 3med bas Bahrhafte, die Seele einer Sache ift. Das Gute giebt fich im Zwed selbst Inhalt, fo baß, indem es mit diesem Inhalt thätig ist und nachdem es in die Aleuferlichkeit getreten ift, fein anderer Inhalt heraus kommt, als ber vorher schon vorhanden war. Das größte Beispiel hiervon bietet das Lebendige dar: es hat Triebe, diese Triebe sind feine 3mede; als bloß lebendig, weiß ce aber nichts von biefen 3meden, fondern diese find erfte, unmittelbare Bestimmungen, die fest find. Das Thier arbeitet, diese Triebe zu befriedigen, b. h. ben 3weck ju erreichen; es verhalt fich ju außern Dingen, theils mechanisch, theils chemisch. Aber bas Verhältniß seiner Thätigkeit bleibt

nicht mechanisch ober chemisch; bas Product ist vielmehr bas Thier selbst, das sich als Selbstzweck in seiner Thätigkeit nur selbst hervorbringt, indem es jene mechanischen oder chemischen Berhältnisse vernichtet und verkehrt. Im mechanischen und chemischen Proces ist dagegen das Resultat ein Anderes, worin sich das Subject nicht erhält; im Zwecke aber ist Ansang und Ende sich gleich, indem wir das Subjective objectiv sezen, um es wiesder zurückzunehmen. Die Selbsterhaltung ist ein fortdauerndes Produciren, wodurch nichts Reues, sondern immer nur das Alte entsteht; sie ist eine Zurücknahme der Thätigkeit zum Hervorsbringen seiner selbst.

Also diese sich selbst bestimmende Thätigkeit, die dann auch auf Anderes thätig ist, in den Gegensat tritt, ihn aber wieder vernichtet, ihn beherrscht, sich darin auf sich reslectirt, ist der Zweck, das Denken, als das sich in seiner Selbstbestimmung Erhaltende. Die Entwickelung dieser Momente beschäftigt von jest an die Philosophie. Wenn wir aber genauer zusehen, wie weit es mit der Entwickelung dieses Denkens dei Anaxagoras gekommen ist: so sinden wir weiter nichts, als die aus sich bestimmende Thätigkeit, welche ein Maß sest; weiter als dis zur Bestimmung des Waßes geht die Entwickelung nicht. Anaxagoras giedt uns keine concretere Bestimmung von dem vovs, und hierum ist es doch zu thun; wir haben so noch nichts weiter, als die abstracte Bestimmung des in sich Concreten. Die obenerwähnten Prädicate, die Anaxagoras dem vovs giedt, können also wohl gesagt werden, sind aber so für sich auch wieder nur einseitig.

2. Dieß ist die Eine Seite im Princip des Anaragoras; wir haben nun das Herausgehen des vorz zu weitern Bestimmungen zu betrachten. Dieß Uebrige der Philosophie des Anaragoras sieht aber zunächst so aus, daß die Hossmung, zu der uns ein solches Princip berechtigt, sehr vermindert wird. Auf der andern Seite steht diesem Allgemeinen gegenüber das Seyn, die Materie, das Mannigsaltige überhaupt, die Möglichkeit, gegen

jenes als Wirklichkeit. Denn ift bas Gute ober ber 3wed auch als Möglichkeit bestimmt, so ift bas Allgemeine, als bas Sichfelbstbewegende, boch vielmehr an sich wirklich, das Kürsichsen, bem Ansichsenn, ber Möglichkeit, bem Baffiven gegenüber. stoteles fagt in der Hauptstelle (Met. I. 8): "Wenn Jemand von Angragoras sagte, er habe zwei Brincipien angenommen, fo wurde er fich auf einen Grumd ftugen, über ben jener fich zwar nicht bestimmt erklärt hat, ben er aber benen nothwendig augeben mußte, welche ihn anführten. Anaxagoras fagt nämlich, urfprünglich sen Alles gemischt. Wo aber noch nichts abgeschieden ift, ba ift noch tein Berschiebenes sevend; folche Substanz ift weber ein Beißes, Schwarzes, Graues, noch fonft eine Farbe, sondern farbs los: fie hat keine Qualität, noch Quantität, noch Bestimmtheit (vi). Alles sen gemischt außer dem vovs; denn dieser sen ungemischt und rein. Hiernach begegnet es ihm also, als Principien zu seten bas Eins, benn bies ift allein einfach und unvermischt, und das Andersseyn (Fáregor), was wir das Unbestimmte nennen, bevor es bestimmt und irgend einer Form theilhaftig gemorben."

Dieß andere Princip ist berühmt unter dem Ausbruck Homöomerien (δμοιομερή), das Gleichtheitige, in der Darstellung bei Artstoteles (Wet. I, 3, 7); Riemer übersett ή δμοιομέφεια "die Nehnlichkeit der einzelnen Theile mit dem Ganzen" und al δμοιομέφειαι "die Urstosse," doch scheint dieß letztere Wort spätern Ursprungs zu sein. Aristoteles sagt: "Anaragoras setzte" (in Anssehung des Wateriellen) "unendlich viel Principien; denn wie bei Empedotles Wasser und Feuer, so sagte er, daß fast alles Gleichstheilige nur durch Zusammenthun entstehe und durch Trennung vergehe, ein anderes Entstehen und Vergehen sey nicht, sondern die gleichen Theilchen bleiben ewig." D. h. das Eristirende, die individuelle Waterie, wie Anochen, Wetall, Fleisch u. f. s., bes steht in sich aus sich selbst gleichen Theilen: Fleisch aus kleinen

<sup>1</sup> cf. Sext. Empiric. Hypotyp. Pyrrh. III, 4, §. 33.

Fleischtheilen, Gold aus kleinen Goldtheilen u. s. f. So sagte er zu Anfange seines Werkes: "Alles ist zugleich gewesen" (d. h. ungeschieden wie in einem Chaos), "und hat unendliche Zeit geruht; darauf kam der vovs, brachte Bewegung herein, schied es aus, und ordnete die unterschiedenen Gebilde (diexóounger), indem er Gleiches verband.

Die Homoomerien treten bestimmter heraus, wenn wir sie vergleichen mit ben Vorstellungen Leucipps und Demokrits, und Anderer. Diefe Materie ober bas Absolute als gegenständliches Wefen sahen wir bei Leucipp und Demofrit, so wie bei Empedokles, so bestimmt, daß einfache Atome — bei biesem die vier Elemente, bei jenen unendlich viele - nur nach Gestalt unterschieben gesetzt waren, beren Synthesen, Busammensetzungen die existirenden Dinge find. Aristoteles (De coelo III, 3) sagt hierüber näher: "Anaragoras behauptet über bie Elemente bas Entgegengesette von Empebokles. Denn dieser nimmt als Urprincipe Feuer, Luft, Erbe und Waffer an, burch beren Berbindung alle Dinge entstehen. Umgekehrt fette Anaragoras als einfache Stoffe bas Bleichtheilige, z. B. Fleisch, Knochen und bergleichen; hingegen solches, wie Waffer und Feuer, set ein Gemisch aus biefen ursprünglis chen Elementen. Denn ein Jedes bieser Bier bestehe aus ber unendlichen Vermischung aller unsichtbar existirenden gleichtheiligen Dinge, die beshalb auch aus jenen hervorkommen." Es galt ihm als Princip, wie ben Eleaten: "Das Gleiche ift nur aus Gleichem; es ift fein Uebergang ins Entgegengefette, feine Bereinigung Entgegengesetter möglich." Alle Veränderung ist ihm baher nur eine Scheidung und Vereinigung bes Gleichen; bie Beränderung als mahre Beränderung mare ein Werben aus bem Nichts seiner selbst. "Weil nämlich Anaragoras," sagt Aristoteles (Phys. I, 4), "die Ansicht aller Physiter theilte, baß aus Richts unmöglich Etwas werben kann: fo blieb nichts übrig, als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diog. Laërt. II, 6; Sext. Emp. adv. Math. IX, 6; Arist. Phys. VIII, 1.

anzunehmen, bag bas, mas wird, ichon vorher als ein Seienbes vorhanden war, das aber wegen ber Kleinheit für uns unempfindbar ift." Diese Ansicht ist auch von ber Vorstellung bes Thales und bes Heraflit gang verschieden, wo nicht nur die Möglichkeit, sondern die Wirklichkeit der Verwandelung dieser gleichen qualitativen Unterschiebe ineinander zum Grunde liegt. Bei Anaragoras aber, wo die Elemente ein aus diesen gemischtes Chaos sind und nur eine scheinbare Gleichförmigfeit haben, entstehen bie concreten Dinge durch Abscheidung jener unenhlich vielen Principe aus solchem Chaos, indem fich Gleiches zu Gleichem findet. Auf ben Unterschied von Empedokles und Anaxagoras geht ferner, was Aristoteles ebendaselbst hinzusett: "Jener nimmt einen Wechsel (περίοδον) biefer Zuftande an, biefer nur ein einmaliges Bervortreten." Der Vorstellung bes Demofrit ist bie bes Anaragoras infofern abnlich, bag ein unendlich Mannigfaltiges bas Ursprüngliche sen. Aber bei Anaxagoras erscheint bie Bestimmung ber Grundprincipien fo, daß fie dasjenige enthalt, was wir für bas Gebilbete, burchaus nicht für fich Ginfache ansehen: also vollkommen individualisitrte Atome; z. B. Fleischtheilchen und Goldtheilchen formiren burch ihr Zusammenkommen bas, was als Gebilde erscheint. Das liegt ber Vorstellung nabe. Nahrunge= mittel enthalten solche Theile, meint man, die bem Blute, Fleische homogen find. Anaragoras fagt baber nach Aristoteles (De gen. anim. I, 18): "Fleisch tommt aus ber Nahrung jum Fleische." Das Berbauen ift bann nichts als Aufnehmen bes homogenen und Abscheiben bes Heterogenen, alles Ernähren und Wachsthum also nicht wahrhafte Affimilation, sondern nur Vermehrung, inbem jedes Eingeweibe bes Thiers sich nur aus den verschiedenen Rrautern, Körpern u. s. f. feine Theile herausziehe. Der Tod ist bagegen bas Absondern bes . Bleichen und Sichvermischen mit bem Heterogenen. Die Thätigkeit bes vorg, als bie Ausscheibung bes Gleichartigen aus bem Chaos und bie Zusammensetzung bes Gleichartigen, so wie bie Auflösung wieder bieses

Gleichartigen, ist zwar einfach und sich auf sich beziehend, aber rein formell, und so für sich inhaltslos.

Dieß ift der allgemeine Standpunkt ber Philosophie bes Anaragoras, und gang biefelbe Borftellung, welche in neuerer Beit z. B. in der Chemie herrscht; Fleisch sieht man freilich nicht mehr als einfach an, wohl aber Wafferstoffgas u. s. f. Die chemifchen Elemente find: Sauerstoff, Wafferstoff, Roblenftoff, Detalle u. s. w. Die Chemie fagt: Wenn man wiffen wolle, was Kleisch, Solz, Stein u. f. f. wahrhaft sen, so muffe man ihre einfachen Bestandtheile barftellen; und diefe seven bas Lette. Sie giebt auch au, daß Bieles nur relativ einfach sep, g. B. bestehe Platina aus brei bis vier Metallen. Man hat so auch bas Waffer und die Luft lange für einfach gehalten; aber die Chemie hat sie jest zerlegt. Hier in dieser chemischen Ansicht werben die einfachen Brincipe ber natürlichen Dinge als unendlich-qualitativ bestimmt, und somit als unveränderlich und unwandelbar angenommen: so daß alles Andre nur in der Busammensetzung biefer Einfachen bestehe. Der Mensch ist hiernach eine Menge von Rohlenstoff, Wasserstoff, etwas Erbe, Drude, Phosphor u. f. f. Es ist eine beliebte Vorstellung ber Physiker, im Waffer ober in ber Luft Sauerstoff und Rohlenstoff zu seben, bie seben, und nur ausgeschieden zu werden brauchten: Es ist freilich biefe Borstellung des Anaragoras auch verschieden von der der modernen Chemie; das, was wir für concret halten, ift für ihn ein qualitativ Bestimmtes ober bas Ursprüngliche. Beim Fleisch giebt er jedoch schon zu, daß die Theile nicht alle gleich find. "Desbalb fagen fie" - bemerkt Aristoteles (Bhys. I. 4; Met. IV., 5.), aber nicht bestimmt von Anaxagoras allein -, "Alles fer in Allem enthalten, ba fie Alles aus Allem entftehen faben; nur erscheine es als verschieden, und werbe verschiedentlich genannt nach der überwiegenden Anzahl der Art Theile, bie fich mit andern vermischt haben. In Wahrheit feb nicht bas Banze weiß, ober schwarz, ober füß, ober Fleisch, ober Knochen;

die Homdomerien aber, deren am meisten irgendwo angehäuft sind, machen, daß uns das Ganze als dieses Bestimmte erscheint." Wie also jedes Ding alle anderen Dinge enthalte, Wasser, Luft, Knochen, Pflanzenfrüchte u. s. f.: so enthalte umgekehrt das Wasser Fleisch als Fleisch, Knochen u. s. f. Jn diese unendliche Mannigfaltigkeit der Principien geht also Anaxagoras zurück; das Sinnliche ist erst durch die Anhäusung aller jener Theilchen entstanden, worin dann die eine Art von Theilchen ein Uebergewicht hat.

Wir sehen, daß den Anaragoras, indem er das absolute Wesen als Allgemeines bestimmt, hier im gegenständlichen Wesen oder in der Materie die Allgemeinheit und der Gedanke verläßt. Das Ansich ift ihm zwar kein eigentliches sinnliches Senn; die Homöomerien find das Unfinnliche, b. h. das Richt-Sichtbare, Richt-Hörbare u. f. f. Dieß ist die höchste Erhebung gemeiner Physiker über bas finnliche Seyn jum Nichtsinnlichen, als bem bloßen Regativen bes Fürunsseyns; aber bas Bositive ist, daß das sevende Wesen selbst Allgemeines ift. Das Gegenständliche ift bem Anaragoras wohl ber vovs, aber für biefen bas andere Senn eine Bermischung Einfacher, Die nicht Fleisch nicht Fisch, nicht roth nicht blau ift; wiederum ift dieß Einfache nicht an fich einfach, sondern besteht seinem Wesen nach aus Somoomerien, die aber so klein sind, daß sie nicht empfindbar find. Die Kleinheit also hebt sie nicht als sepende auf, sondern sie sind ausbehalten; aber eben das Sepende ift, fichtbar, riechbar u. f. f. ju Diese unendlich fleinen Homoomerien verschwinden allerbings in ber genauern Vorstellung; Fleisch z. B. ift bieß selbst, aber auch eine Mischung von Allem, b. h. es ist nicht einfach. Die weitere Analyse zeigt gleich, wie eine solche Vorstellung fich mehr oder weniger in sich selbst verwirren muß: auf der einen Seite ift so jedes Gebilbe seinem hauptelemente nach ursprünglich, und diese Theile zusammen machen ein körperliches Ganzes aus; was aber andererseits an sich Alles enthalten soll. vovg ift bann nur bas Bindende und Trennende, bas Diakoss mirende. Dieß kann uns genügen; wie leicht man auch mit den Homöomerien des Anaxagoras in Verwirrung gerathen kann, so muß man die Hauptbestimmung doch festhalten. Eine auffallende Vorstellung bleiben die Homöomerien; und es fragt sich, wie sie mit dem sonstigen Princip des Anaxagoras zusammenhange.

3. Bas nun biefe Beziehung bes vovg auf jene Materie betrifft, fo find Beibe speculativ nicht als Gins gesett; benn bie Begiehung felbft ift nicht als Eins gefest, noch ber Begriff in fie eingebrungen. hier werben theils die Begriffe oberflächlich, theils find die Vorstellungen übers Einzelne consequenter, als sie annachst aussehen. Indem der Verstand bas sich selbst Bestimmende ift, so ift ber Inhalt 3wed, erhält sich im Verhältniß zu Anderem; er entsteht und vergeht nicht, obgleich er in der Tha-Die Borftellung bes Anaragoras, bag bie concreten Principien bestehen und sich erhalten, ift also consequent; er hebt Entstehen und Vergehen auf und nimmt nur eine außerliche Veränderung, die Busammensetzung und Auflösung bes Bereinten, an. Die Principien sind concrete, inhaltsvolle, d. h. fo viel Zwede; in ber Beränderung, die vorgeht, erhalten fich vielmehr die Prin-Bleiches geht nur mit Gleichem zufammen, wenn auch die chaotische Vermischung ein Zusammenseyn von Ungleichem ist; bas ift aber nur eine Zusammensetzung, nicht ein individuelles lebendiges Gebilde, welches sich erhält, Gleiches zu Gleichem verbindend. So roh also diese Vorstellungen auch sind, so sind sie boch eigentlich bem vovc noch entsprechend.

Aber ist auch ber  $vov_s$  bei Anaragoras die bewegende Seele in Allem, so bleibt er doch am Realen, als die Seele der Welt und das organische System des Ganzen, hier noch ein blosses Wort. Für das Lebendige als Lebendiges, indem die Seele als Princip begriffen war, sorderten die Alten kein weiteres Princip (denn sie ist das Sichselbstbewegende), sondern für die Bestimmtheit, die das Thier als Woment im System des Ganzen ist, wieder nur das Allgemeine dieser Bestimmtheiten. Anaras

goras nennt ben Verstand als solches Brincip; und in ber That muß ber absolute Begriff als das einfache Wesen, das Sichselbstgleiche in feinen Unterschieden, bas fich Entzweiende, die Realität Sepende, dafür erkannt werden. Aber daß Angragoras an bem Universum ben Verftand aufgezeigt, ober es als ein vernünftiges Spftem begriffen hatte, bavon findet fich nicht nur feine Spur, sondern die Alten sagen ausbrücklich barüber, baß er es babei so bewenden ließ: wie wenn wir fagen, daß die Welt, die Natur ein großes System, die Welt weise eingerichtet sen, ober allgemein vernünftig fen. Daburch sehen wir weiter noch gar nichts von der Realisirung dieser Vernunft ober von der Verständigkeit ber Welt ein. Der vove des Angragoras ist so noch formell, obaleich die Identität des Brincips mit der Ausführung einge-Aristoteles (Met. I, 4) erkennt bas Ungenügende bes Anaragoraischen Brincips: "Anaragoras braucht wohl ben 200c au seiner Bilbung bes Weltspftems; wenn er nämlich in Berlegenheit ift, ben Grund, aus welchem etwas nach Nothwendigkeit ist, aufzuzeigen, so zieht er ihn herbei; sonst gebraucht er alles Andere eher zur Erfldrung, als ben Gebanfen."

Daß ber  $vo\tilde{v}_S$  bes Anaxagoras etwas Formelles geblieben ist, ist nirgend aussührlicher angegeben, als in der bekannten Stelle aus Plato's Phädo (p. 97—99 Steph.; p. 85—89 Bekk.), die für die Philosophie des Anaxagoras merkwürdig ist. Sokrates bei Plato giebt am bestimmtesten an, worauf es Beiben ankommt, was ihnen das Absolute ist, und warum ihnen Anaxagoras nicht genügte. Ich führe dieß an, weil es uns überhaupt in den Hauptbegriff einführen wird, den wir im philosophischen Bewustschund der Alten erkennen; zugleich ist es auch ein Beispiel von der Redseligkeit des Sokrates. Sokrates hat ein näheres Berhältniß zum  $vo\tilde{v}_S$  als Zweck, indem die Bestimmungen desselben ihm zukommen: so daß wir auch die Hauptsformen, die bei Sokrates hervortreten, darin sehen. Plato läßt den Sokrates hier im Gesängnisse, eine Stunde vor seinem Tode,

etwas weitschweifig erzählen, wie es ihm mit Anaxagoras gegangen fen: "Als ich einft aus einer Schrift bes Anaragoras vorlefen hörte, daß er fagt, der Berftand fen ber Ordner ber Welt und die Urfache, so freute ich mich einer solchen Urfache; und ich hielt bafür, daß wenn dieses sich so verhielte, daß ber Begriff alle Realität austheile, fo werbe er jedes fo fegen, wie es am Beften ift" (ber 3wed wurde aufgezeigt fenn), nun Jemand die Ursache bes Einzelnen finden wollte, wie es wird und wie es vergeht, ober wie es ift: so muffe er dieses von iebem auffuchen, wie es ihm am Beften ift, zu fenn, ober irgend auf eine Weise passiv ober thatig zu seyn." Daß ber Verftand bie Urfache, ober bag Alles aufs Beste gemacht sep, ift gleichbedeutend; es wird fich bieß mehr bestimmen aus dem Gegensate. Es heißt ferner: "Aus diesem Grunde gehöre es fich für den Menschen sowohl von sich selbst, als von allem Andern nicht Anberes zu betrachten, als bas, was bas Befte und Bollfommenfte fen; und es fen nothwendig, daß diefer bann auch bas Schlechtere wiffe, benn Beider Wiffenschaft fen ein und dieselbe. überlegend, freute ich mich, daß ich glauben konnte, einen Lehrer ber Urfache von dem Sevenden" (des Guten) "gefunden zu haben, recht nach meinem Sinne, an bem Anaragoras: er werbe mir also sagen, ob die Erde platt ift ober rund, und wenn er mir dieß gesaat, werde er mir die Ursache und die Nothwendiafeit ber Sache auslegen, indem er mir bas Eine ober bas Anbere als bas Beffere aufzeige; und wenn er fagt, daß fie in ber Mitte ift, so werbe er mir auslegen, daß es so beffer fen, baß fie in der Mitte ist" (b. h. ihren an und für sich bestimmten Bweck, nicht ben Nugen als außerlich bestimmten Zweck). "Und wenn er mir bieß aufzeigte, fo machte ich mich barauf gefaßt, baß er mir nun feine andere Art von Urfachen mehr herbeibringen werbe: ebenso von ber Sonne, bem Mond und ben andern Sternen, ihren Geschwindigkeiten gegen einander und Umläufen und andern Beschaffenheiten. Indem er jedem Einzelnen seine

Ursache anwies und allen gemeinschaftlich, so bachte ich, er werbe von jedem Einzelnen sein Bestes, und von allen das gemeinsame Beste" (die freie, an und für sich sepende Idee, den absoluten Endzweck) "auslegen. Ich hätte diese Hossmung nicht um Vieles weggegeben, sondern nahm eifrig diese Schriften, und las sie so bald als möglich, um auss baldeste das Gute und das Schlechte kennen zu lernen. Bon dieser schönsten Hossmung siel ich nun herab, als ich sah, daß der Mann den Gedanken gar nicht gebrauche, noch irgende Gründe, um die Dinge zu bilden: sondern die Lüste, Keuer, Wasser dazu nahm, und noch vieles Anderes und Ungeschicktes." Wir sehen hier, wie dem Besten, nach Verstand Seyenden (der Zweckeziehung) dassenige entgegentritt, was wir die natürlichen Ursachen nennen, wie in Leibnitz die wirkenden und die Endursachen unterschieden werden.

Dieß erläutert Sofrates auf folgende Beise: "Er schien es mir so zu machen, wie wenn Jemand sagte, Sofrates thue Alles, was er thue, mit Verstand, und wenn er bann baran ginge, die Gründe von jedem anzugeben, was ich thue, er zuerft sage, baß ich beswegen jest hier sise, weil mein Korper aus Knochen und Muskeln besteht, die Knochen fest sind, und Unterschiebe (diagvac) von einander haben, die Musteln aber fähig find, sich auszustrecken und zu beugen, die Knochen mit Kleisch und haut umgebend: und wenn er weiter als Ursache. meiner Unterredung mit Euch andere bergleichen Urfachen, die Tone und Lufte und das Gehör und tausend andere Dinge, herbeibrächte; die wahre Ursache" (die freie Bestimmung für sich) "aber anzugeben unterließe, daß nämlich, weil die Athener es für beffer erachtet, mich zu verurtheilen, barum auch ich es für beffer erachtet, hier ju figen, und für gerechter, ju bleiben und Die Strafe zu erbulben, welche fie beschließen wurden" (wir muffen und erinnern, bag Giner feiner Freunde Alles jur Flucht für Sofrates eingerichtet hatte, ber bieß aber abschlug); "benn fonft, beim Sunde, wie langft murben biefe Knochen und Dus-

keln zu Megara ober in Bootien senn, von ber Meinung bes Besten fortbewegt, wenn ich nicht für gerechter und schöner hielte, statt zu fliehen und bavon zu laufen, der Strafe mich zu unterwerfen, welche ber Staat mir auflegt." Plato ftellt hier auf richtige Weise die zwei Arten von Grund und Ursache einander gegenüber, die Ursache aus Zweden, und die ihr unterworfene nur außere Urfache im Chemismus, Mechanismus u. f. w., um bas Schiefe aufzuzeigen, bas hier in bem Beispiel eines Menschen mit Bewußtseyn sich sett. Anaragoras hat ben Schein, einen 3wed zu bestimmen, von biefem ausgehen zu wollen; er läßt dieß aber fogleich wieder fallen, und geht zu ganz außerlichen Ursachen über. "Jenes aber" (folche Knochen und Muskeln) "Ursachen zu nennen, ist ganz ungeschickt. Wenn Einer aber sagt, daß ohne solche Knochen und Muskeln zu haben, und was ich fonst habe, ich bas nicht thun könne, was ich für bas Beste hielte, so hat er gang recht. Aber bag ich aus solchen Urfachen bas thue, was ich thue, und was ich mit Verstand thue, daß ich es nicht aus Wahl des Besten thue, dieß zu behaupten, ift eine große Bedankenlosigkeit; es heißt, den Unterschied nicht zu machen verstehen, daß Eins die wahre Ursache, bas Andere aber nur bas ift, ohne welches die Ursache nicht wirfen fonnte," b. h, die Bedingung.

Dieß ist ein gutes Beispiel, um zu zeigen, daß wir den 3weck bei solchen Erklärungs-Arten vermissen. Andererseits ist es nicht ein gutes Beispiel, weil es aus dem Reiche der selbst- bewußten Willfür genommen ist, wo Ueberlegung, nicht bewußt- loser Zweck zu Hause ist. In dieser Beurtheilung des Anaragorasischen vovz können wir also im Allgemeinen dieß wohl ausgesprochen sehen, daß Anaragoras keine Anwendung im Realen von seinem vovz gemacht habe. Aber das Positive in der Beurtheilung des Sokrates scheint uns ebenso auf der andern Seite ungenügend zu sehn, indem es auf das entgegengesette Extrem übergeht, nämlich für die Natur Ursachen zu verlangen, die nicht

an ihr zu fenn scheinen, sondern bie außer ihr in bas Bemußtfenn überhaupt fallen. Denn was gut und schon ift, ift theils Schanke bes Bewußtseyns als folden; 3med und zwedmäßiges Thun ift junachft ein Thun bes Bewußtseyns, nicht ber Natur. Theile aber infofern 3mede in ber Ratur gefest werben, fo fallt ber 3wed als 3wed außer ihr nur in unsere Beurtheilung; als foldher ift er nicht an ihr felbft, sondern an ihr ift mur bas, was wir natürliche Urfachen nennen: und für ihr Begreifen haben wir auch nur immanente Ursachen zu suchen und anzuge-Wir unterscheiben hiernach z. B. an Sofrates ben 3wed und Grund feines Handelns als Bewußtseyn, und die Urfachen feines wirklichen handelns; und Letteres wurden wir allerdings in seinen Knochen, Musteln, Nerven u. f. f. suchen. wir die Betrachtung der Natur nach Aweden — als unsern Bedanken, nicht einem Senn ber Ratur — verbannen, fo verbannen wir aus der Naturbetrachtung also die sonft beliebte teleologische Betrachtung: 3. B. daß Gras wächft, damit es die Thiere fressen, und diese sind und Gras fressen, damit wir sie freffen konnen. Der 3wed ber Baume fen, bag ihre Früchte vergehrt werben, und daß fie und Solg gum Beigen geben: viele Thiere haben Kelle zu warmen Kleibern: bas Meer in ben nordlichen Klimaten schwemme Holzstämme ans Ufer, weil an diesen Ufern felbst fein Holz wachse, die Bewohner also es so erhalten n. f. f. So vorgestellt liegt ber 3wed, bas Gute außer ber Sache felbft; die Ratur eines Dinges wird bann nicht an und für fich betrachtet, sondern nur in Beziehung auf ein Anderes, bas baffelbe nichts angeht. Indem so die Dinge nur nützlich sind für einen 3wed, so ift biese Bestimmung nicht ihre eigene, sonbern eine ihnen fremde. Der Baum, bas Gras ift als Naturwesen für fich; und biefe 3wedmäßigkeit, baß 3. B. bas Gras gefreffen wird, geht bas Gras als Gras nicht an, wie es bas Thier nicht angeht, daß bie Menschen in seine Felle sich fleiben; und biese Naturbetrachtung überhaupt fann nun Sofrates an Anaras

24

goras zu vermissen scheinen. Allein bieser uns geläufige Sinn bes Guten und Zwedmäßigen ift theils nicht ber einzige und nicht ber Sinn bes Blato, theils ift auch biefer nothwendig. Wir haben bas Gute ober ben 3med nicht so einseitig vorzustellen, daß wir es nun nur, im vorstellenden Wefen als folden gefett, bem Sevenben entgegenseten: fonbern, von bieser Form befreit, seinem Befen nach zu nehmen, als bie Ibee bes ganzen Wesens. Ratur ber Dinge muß nach bem Begriff erfannt werben, welcher die selbstständige, unabhängige Betrachtung ber Dinge ift; und, indem er das ist, was die Dinge an und für sich felbst sind, so hemmt er bas Berhältniß natürlicher Ursachen. Dieser Begriff ist ber Zweck, die wahre, in sich aber zurückgehende Ursache; als an sich sevendes Erstes, von welchem die Bewegung ausgeht und welches zum Refultate wird; nicht nur ein 3weck vorher im Borstellen, ehe seine Wirklichkeit ift, sonbern auch in ber Realität. Das Werben ift die Bewegung, wodurch eine Realität und Totalität wird; im Thiere und in ber Pflanze ift fein Wesen, als allgemeine Gattung, bas, was feine Bewegung anfängt und es Aber bieß Gange ift nicht Product aus Fremben, bervorbringt. sondern sein eigenes Product, das schon zuerft als Reim ober Same vorhanden ift; so heißt es Zweck, das Sichselbstproductrende, bas in seinem Werben schon als an fich . Sevenbes ift. Die Ibee ist nicht ein besonderes Ding, das einen anderen Inhalt hätte, als die Realität, ober ganz anders aussähe. Gegensat ift ber bloß formelle Gegensat ber Möglichkeit und ber Wirklichkeit; die thatige, treibende Substanz und bas Product find baffelbe. Diese Realistrung geht durch ben Gegensat himburch; das Regative an dem Allgemeinen ift diefer Proces felbst. Die Gattung fest fich felbft entgegen als Ginzelnes und Augemeines; so realisirt am Lebendigen die Gattung fich in ben Gegenfat entgegengesetter Geschlechter, beren Wefen aber bie allgemeine Gattung ift. Sie als Einzelne geben auf ihre Selbsterhaltung als Einzelner im Effen, Trinken u. f. f.; aber was fie

bamit zu Stande bringen, ist die Gattung. Die Individuen hes ben sich auf, nur die Gattung ist das immer Hervorgebrachte; die Pflanze bringt nur dieselbe Pflanze hervor, deren Grund das Allgemeine ist.

Hiernach ift ber Unterschied von bem, was schlechter Weise natürliche Urfachen genannt worden, und von der Zweckurfache au bestimmen. Isolire ich nun die Einzelnheit und sehe bloß auf fie als Bewegung und die Momente berfelben, so gebe ich bas an, was natürliche Urfachen find. 3. B., woher ift bieß Lebenbige entstanden? — Durch Zeugung von biesem seinen Bater und Mutter. Bas ift die Ursache biefer Früchte? - Der Baum, Deffen Safte fich so bestilliren, daß gerade bie Frucht entsteht. Antworten biefer Art geben die Urfache an, b. h. die einer Einzelnheit entgegengesette Einzelnheit; ihr Wefen aber ift die Gat-Die Natur fann nun bas Wefen nicht als solches barstellen. Der 3wed ber Zeugung ist bas Aufheben ber Einzelnheit des Senns; aber die Ratur, die es in der Existenz wohl ju diesem Aufheben ber Einzelnheit bringt, fest nicht bas Allgemeine an ihre Stelle, sondern ein anderes Einzelnes. Die Knochen, Muskeln u. f. f. bringen eine Bewegung hervor; sie find Urfachen, aber sie selbst wieder durch andere Urfachen, u. f. f. ins Unenbliche. Das Allgemeine aber faßt fie in sich als Momente, bie als Urfachen allerbings in ber Bewegung vorfommen: aber fo, baß ber Grund biefer Theile felbst bas Ganze ift. find bas Erfte; fonbern bas Refultat, in bas bie Safte ber Pflanze u: f. f. übergehen, ift bas Erfte, wie in ber Entstehung es nur als Product erscheint, als Same, ber ben Anfang und bas Ende macht, wenn gleich in verschiedenen Individuen, beren Wefen aber daffelbe ift.

Eine folde Gattung ift aber selbst eine bestimmte Gattung, bezieht sich wesentlich auf eine andere, z. B. die Ibee der Pflanze auf die des Thiers; das Allgemeine bewegt sich fort. Dieß ersscheint als äußere Zweckmäßigkeit, daß die Pflanzen von Thieren

Digitized by Google

gefreffen werben u. f. f.; worin bie Beschränktheit ihrer els Gattung liegt. Die Gattung ber Pflanze hat Die absolute Totalität ihrer Realisirung im Thiere, das Thier in dem bewußten Befen, wie die Erde in ber Pflanze. Dieß ift das Syftem bes Bangen, wo jedes Moment übergehend ift. Die gedoppelte Betrachtungsart ift also bie, baß einmal jebe Ibee ein Kreis in sich selbst ift, die Bflange ober bas Thier bas Gute seiner Art: ane bererseits jede ein Moment im allgemeinen Guten ift. Betrachte ich bas Thier bloß als außerlich Zweckmäßiges, geschaffen für Anderes, so betrachte ich es einseitig; es ist Wefen, an und fur fich Allgemeines. Aber es ift ebenso einseitig, ju sagen, Die Bflanze z. B. feb nur an und für fich, nur Selbstzweck, nur in fich beschlossen und auf fich jurudgehend. Sondern jebe Ibee ift ein Kreis, ber in sich vollendet, aber beffen Bollendung ebenso ein Uebergehen in einen anderen Kreis ist: ein Wirhel, beffen Mittelpunkt, worein er zurudgeht, unmittelbar in ber Beripherie eines höhern Rreises liegt, ber ihn verschlingt. Go. erft gelangen wir zur Bestimmung eines Endawecks ber Welt, ber bas ihr Immanente ift.

Diese Erläuterungen sind hier nothwendig; denn von hier aus sehen wir die speculative Idee mehr in Allgemeines herüberstreten, da sie vorher als Seyn, und die Momente und Bewesgung als seyend ausgesprochen waren. Bei diesem Uebergange ist dies zu vermeiden, daß wir nicht glauben, daß dadurch das Seyn ausgegeben werde und wir in das Bewußtseyn als entgegengesetzt dem Seyn übergehen (so verlöre das Allgemeine ganz seine speculative Bedeutung); sondern das Allgemeine ist immanent in der Ratur. Diesen Sinn hat es, wenn wir uns vorstellen, daß der Gedanke die Welt mache, ordne u. s. s.: nicht wie die Thätigkeit des einzelnen Bewußtseyns ist, wo Ich hier aus Einer Seite stehe, mir gegenüber eine Wirklichkeit, Materie, die ich formire, so und so vertheile und ordne; sondern das Allgemeine, der Gedanke muß in der Philosophie ohne diesen Geseneine, der Gedanke muß in der Philosophie ohne diesen Geseneine, der Gedanke muß in der Philosophie ohne diesen Geseneine, der Gedanke muß in der Philosophie ohne diesen Geseneine

gensat bleiben. Senn, reines Senn ift selbst Allgenseines, wenn wir uns babei erinnern, bag bas Senn absolute Abstraction, reiner Gebanke ift: aber Genn, wie es fo als Senn gefett ift, hat die Bebeutung bes Entgegengesetten gegen dieß Reflectirts fenn-in-fich-felbst, gegen ben Bebanken und beffen Erinnerung; bas Allgemeine bagegen hat die Reflexion unmittelbar an ihm Bis hierher find eigentlich die Alten gekommen; es scheint wenig zu fenn. "Allgemein" ift eine burftige Bestimmung, jeder weiß vom Allgemeinen; aber er weiß nicht von ihm als Wesen. Bis jur Unfichtbarkeit bes Sinnlichen kommt wohl ber Gebanke, aber nicht bis zur positiven Bestimmtheit, es als Allgemeines zu benfen, sondern nur bis jum pradicatlofen Absoluten, als bem bloß Regativen; und das ift so weit, als die gemeine Borftellung jetiger Tage gekommen. Mit biefem Fund bes Gebankens schliefen wir ben ersten Abschnitt, und treten in Die zweite Beriode. Die Ausbeute der erften Periode ift nicht fehr groß. Ginige meinen awar, es sen noch besondere Weisheit barin; aber bas Denfen ift noch jung, die Bestimmungen sind also noch arm, abstract und burftig. Das Denken hat hier nur wenige, Bestimmungen, bas Waffer, bas Seyn, die Zahl u. f. f., und biefe konnen nicht aushalten; bas Allgemeine muß für fich hervorgehen, wie wir es nur beim Anaragoras als bie fich felbst bestimmende Thatigkeit gefaßt feben.

Noch ist das Verhältnis des Allgemeinen als entgegengesett dem Seyn, oder das Bewußtseyn als solches in seinem Vershältnisse zum Seyenden zu betrachten. Dies Verhältnis des Bewußtseyns ist dadurch bestimmt, wie Anaxagoras das Wesen bestimmt hat. Hierüber kann sich nichts Vestredigendes sinden, da er einestheils den Gedanken als das Wesen erkannte, ohne aber diesen Gedanken selbst an der Realität auszusühren: so daß also andererseits diese gedankenlos für sich als eine unendliche Wenge von Homöomerien ist, d. h. als eine unendliche Wenge sinnlichen Ansichsens, das nun aber so das sinnliche Seyn ist;

benn bas eriffirende Senn ift eine Anhäufung ber Homdomerien. Ebenso vielfach kann bas Verhaltniß bes Bewußtseyns zum Wes sen senn. So konnte Anaragoras ebensowohl sagen, daß nur im Gebanten und im vernünftigen Erfennen bie Wahrheit ift: aber ebenso, daß sie das sinnliche Wahrnehmen; benn in diesem find bie Homdomerien, die felbst an sich sind. So finden wir von ihm erstens bei Sertus (adv. Math. VII, 89-91): "ber Berstand (lovos) sen das Kriterium der Wahrheit, die Sinne konnen wegen ihrer Schwäche bie Wahrheit nicht beurtheilen," — Schwäche, benn die Homöomerien find das unendlich Kleine; die Sinne können fie nicht faffen, wiffen nicht, daß fie ein Ibeelles, Gedachtes senn sollen. Ein berühmtes Beisviel hiervon ift bei ihm nach Sextus (Pyrrh. Hyp. 1, 13, §. 33), daß er behauptet, "ber Schnee sen schwarz, benn er sen Waffer, bas Waffer aber sen schwarz:" er sette hier bie Wahrheit also in einen Grund. 3weitens foll, nach Aristoteles (Metaph. IV, 7) Anaragoras gefagt haben, "es fen etwas zwischen bem Gegensate (αντιφάσεως); so daß also Alles unwahr sen. Denn indem die Seiten des Gegensates gemischt find, so ift bas Gemischte weber gut noch nicht gut, und also nichts wahr." So führt Aristoteles ein anbermal (Met. IV, 5) von ihm an, "daß eins seiner Apophthegmen gegen seine Schüler gewesen, baß bie Dinge ihnen so seven, wie sie sie aufnehmen." Dieß kann sich darauf beziehen, daß, indem das eriftirende Seyn eine Anhäufung ber Homöomerien ift, die das sevende Wesen sind: so die sinnliche Wahrnehmung die Dinge nehme, wie fie in Wahrheit find.

Doch ist damit weiter nicht viel zu machen. Aber hier fängt nun eine bestimmtere Entwickelung des Verhältnisses des Bewußtseyns zum Seyn, die Entwickelung der Natur des Erkennens als eine Erkenntniß des Wahren an. Der Geist ist dazu fortgegangen, das Wesen als Gedanken auszusprechen; so ist also das Wesen, als seyend, im Bewußtseyn als solchem: es ist an sich, aber ebenso im Bewußtseyn. Es ist nur dieß das Seyn,

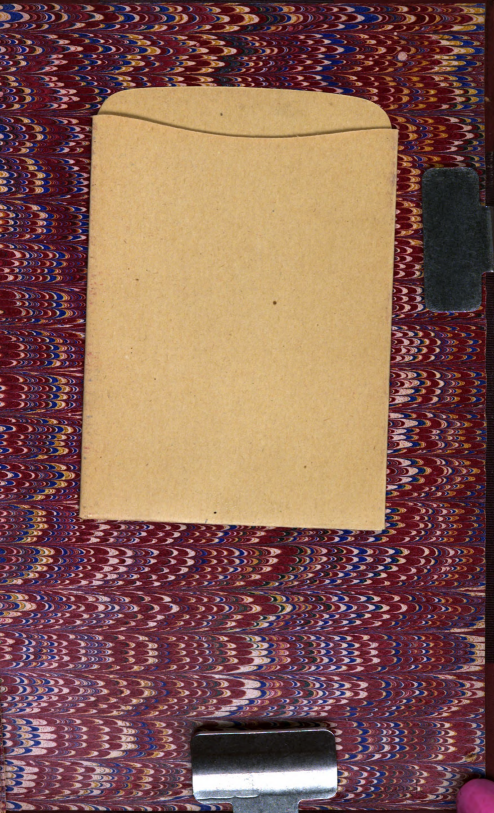
insofern das Bewußtseyn es erkennt: und das Wesen nur das Wissen von ihm. Der Geist hat das Wesen nicht mehr in einem Fremden zu suchen, sondern in sich selbst; denn das sonst fremd Erscheinende ist Gedanke, d. h. das Bewußtseyn hat dieß Wesen an ihm selbst. Aber dieß entgegengesetzte Bewußtseyn ist ein einzelnes, es ist damit in der That das Ansichseyn aufgehoben; denn das Ansichseyn ist das Nichtentgegengesetzte, Nichteinzelne, sondern Allgemeine. Es wird wohl erkannt; aber was ist, ist nur im Erkennen, oder es ist kein anderes Seyn, als das des Erkennens des Bewußtseyns. Diese Entwickelung des Allgemeinen, worin das Wesen ganz auf die Seite des Bewußtseyns herübertritt, sehen wir in der so verschrieenen Weltweisheit der Sophisten; wir können dieß von der Seite nehmen, daß die negative Natur des Allgemeinen sich jest entwickelt.

## Berichtigungen und Bufage.

```
3. 1. v. u. fege Unführungszeichen hinter Stoff.
    40.
         = 11. v. o. =
                          ein hinter ale.
         = 20. = =
    46.
                      =
                          ein Komma ftatt bes Gebankenstrichs.
    73.
         = 22. = =
                          hinter Philosophem die Borte: Die Spruche bes
                           Pythagoras, die feine σύμβολα genannt werden,
                           können nicht für speculative ober eigentliche Phis
                           losophie gelten.
    85.
                          bas Komma hinter gemacht statt hinter ber Pa-
                           renthefe.
         = 3. = u. ftreiche ift aus.
   88.
         = 2. = fene einen Puntt hinter Bofen.
  99.
 = 111.
         = 9. = =
                          ein Romma ftatt bes Semifolons.
                     £
 = 119.
         = 4. = 0.
                     =
                          ein Romma hinter unmittelbare.
         = 25. = =
 = 138.
                         ein Romma hinter Doting.
                      =
*= 141.
         =12. = = lies noch ftatt nach.
 = 147.
         = 6. = = fete ber vor Philosophie.
         = 10. = = lies: bei ihnen zu Saufe ftatt zu Saufe zu bei
 s 170.
                          ihnen.
*= 171.
         = 5. = = fete ein Komma hinter bas.
 = 177.
         = 5. = u. lies übernehmen ftatt übernahmen.
= 181.
         '= 6. = o. fete ein Komma ftatt bes Semikolon.
         = 18. = = = nicht hinter auch.
 = 183.
*= 191.
         = 2. = u.
                     =
                         Anführungszeichen vor Da.
 = 196.
         = 14. = 0.
                     = als vor weil
         = 8. = = ein Komma hinter bie.
= 5. = lies Metaphys, statt Methaphys.
*= 197.
= 205.
= 206.
         = 20. = =
= 209.
         = 18. = = fete waren hinter (x9ών).
= 217.
           Note
                    lies cf. ftatt f.
= 218.
         =10. = = fete ein Kolon ftatt bes Semifolon.
         =3 u.5.= u. lies ploivos statt plolvos.
= 239.
         = 14. = o. fete Rommata hinter Realität und hinter Befens.
 = 257.
         = 2. = u.
                         ein Kolon hinter Sphare ftatt bes Romma.
                     =
                      = Unführungsz. hinter himmel und vor febend.
= ein Kolon hinter ber Parenthese.
= 261.
         = 9. = 0.
                     =
 = 263.
         = 3. = =
         = 7. = =
                         nun hinter Tenophanes hingu. IX. ftatt XI.
                      =
 = 269.
         = 18. = =
                      =
         = 12. = = lies Alun ftatt Slun.
         = 16. = =
                     = of ftatt o.
 = 283.
         = 13. = =
                     =
                         fenen ftatt fen.
         = 14. = =
                         IX. ftatt XI.
                     =
 = 287.
         = 8. = = fete bas Semifolon außerhalb ber Parenthefe.
 = 311.
         = 19. = = lies eque ftatt eque.
         =15. = = streiche bie Parenthese vor DI. 77, 1.
```

Drud von Gbuarb Ganel in Berlin.





89094545555



B89094545555A